
Resumen: Este ensayo presenta como eje central el análisis de la figura de Tiresias en dos 

obras literarias, pertenecientes a géneros literarios distintos: Les Mamelles de Tirésias, de 

Guillaume Apollinaire y The Waste Land, de Thomas Eliot. En primer lugar, menciona los 

puntos de convergencia entre las dos creaciones, en el marco de una «nueva» estética, 

derivas hacia el arte de la vanguardia. Y, por otra parte, incursiona y examina lo andrógino 

del personaje de Tiresias. En Zanzíbar, Teresa plantea el desafío de cuestionar el centro 

hegemónico del poder asignado a los hombres y, para ello, transforma su identidad: decide 

ser Tiresias. Colmado de vitalidad, la autoridad masculina pasa a estar a su cargo y modifica 

su entorno más próximo al establecer nuevas relaciones de poder. En cambio, en The 

Waste Land, Tiresias es el personaje más significativo de la obra porque es su matriz 

unificadora. Asimismo, es la representación de las «voces» femeninas y masculinas, así 

como de los tiempos y espacios, de una época pretérita gloriosa y de un presente y futuro, 

opacos, decadentes, fragmentados, vacíos, de los que es testigo ocular, pero también 

visionario de una vida sin esperanza para los habitantes de las ciudades de la Modernidad. 

Palabras clave: Tiresias; Les Mamelles de Tirésias; The Waste Land; Apollinaire; Eliot. 

Recibido: 08-07-2023
Aceptado: 17-08-2025  

1.  Es profesor de Literatura, egresado del Instituto de Profesores «Artigas» (IPA). Obtiene el título de Magíster 
Universitario en Estudios Avanzados en Literatura Española e Hispanoamericana por la Universidad de 
Barcelona (UB), con una tesis sobre la poesía de Sara de Ibáñez. Actualmente, ejerce la docencia en enseñanza 
media, tanto en Secundaria como en la Universidad del Trabajo del Uruguay (UTU). ORCID: 
https://orcid.org/0000-0003-1996-1875.  

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                         |8

Dossier XIV Seminario Bordes

1Javier Omar Costa Puglione
Universidad de Barcelona (UB), España

javiercosta369@hotmail.com

El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» 
estética: Les mamelles de Tirésias, de Guillaume 

Apollinaire y The waste land, de Thomas Eliot

Grabado de Johann Ulrich Krauß / Tiresias golpeando a las serpientes / 1690



Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

The androgynous Tiresias in two works with a "new" 
aesthetic: Guillaume Apollinaire's Les mamelles de 

Tirésias and Thomas Eliot's The waste land

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                         |9

Abstract: This essay presents as its central axis the analysis of the figure of Tiresias in two 

literary works, belonging to different literary genres: Les Mamelles de Tirésias, by Guillaume 

Apollinaire and The Waste Land, by Thomas Eliot. In the first place, it mentions the points of 

convergence between the two creations, within the framework of the «new» aesthetic, drifts 

towards avant-garde art. And, on the other hand, he explores and examines the 

androgynous character of Tiresias. In Zanzibar, Teresa poses the challenge of questioning 

the hegemonic center of power assigned to men and, to do so, she transforms her identity: 

she decides to be Tiresias. Filled with vitality, the masculine authority becomes his charge 

and modifies his closest environment by establishing new power relations. In contrast, in The 

Waste Land, Tiresias is the most significant character in the play because he is its unifying 

matrix. Likewise, it is the representation of the feminine and masculine «voices», as well as 

of the times and spaces, of a glorious past era and of a present and future, opaque, 

decadent, fragmented, empty, of which she is an eyewitness, but also visionary of a life 

without hope for the inhabitants of the cities of Modernity.

Keywords: Tiresias, Les Mamelles de Tirésias, The Waste Land, Apollinaire, Eliot.

Tiresias, por su carácter andrógino y cuyo origen mitológico remite a la cultura de la Grecia 

antigua, es convocado en diferentes manifestaciones artísticas. En la literatura, está 

evocado en obras de relevancia universal, tales como la Odisea, de Homero, Las siete 

contra Tebas, de Esquilo, Edipo rey y Antígona, de Sófocles, Las metamorfosis, de Ovidio, 

Edipo, de Séneca, la Divina Comedia, de Dante Alighieri, El paraíso perdido, de John Milton, 

entre otras y su representación simbólica llega hasta nuestros días

1. Tiresias: el mito

Existían varias leyendas sobre la juventud de Tiresias y el modo cómo había 

adquirido sus dotes adivinatorias. Se contaba, por una parte, que había sido cegado 

por Palas, por haber visto accidentalmente a la diosa desnuda. Mas, a petición de 

Cariclo, Palas le había concedido, en compensación, el don profético. La versión más 

célebre es bastante distinta. Paseando un día por el monte Cileno (o bien por el 

Citerón), el joven Tiresias separó a los animales, ora los hirió, ora mató a la hembra. 

Sea lo que fuere, como resultado de su intervención él quedó convertido en mujer. 

Célebre adivino que desempeña en el ciclo tebano el mismo papel que Calcante en el 

ciclo troyano. Pertenece, por su padre Everes, descendiente de Udaeo, a la raza de 

los Espartoi […] Su madre es la ninfa Cariclo.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |10

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

Siete años más tarde, paseando por el mismo lugar, volvió a ver otras 

dos serpientes acopladas. Intervino de igual modo y recuperó su sexo 

primitivo. Su desdichada aventura lo había hecho célebre; un día en que 

Zeus y Hera disputaban para saber quién, el hombre o la mujer, 

experimentaba mayor placer en el amor, se les ocurrió la idea de 

consultar a Tiresias, el único que había efectuado la doble experiencia. 

Sin vacilar, Tiresias afirmó que si el goce del amor se componía de diez 

partes, la mujer se quedaba con nueve, y el hombre, con una sola. Esta 

respuesta encolerizó a Hera, al ver revelado de este modo el gran 

secreto de su sexo, y privó a Tiresias de la vista. Zeus, en 

compensación, le otorgó el don de la profecía y el privilegio de una larga 

vida (siete generaciones humanas, según se dice). (Grimal, 2008, p. 

518).

2. El andrógino y su simbología

Juan Eduardo Cirlot (1992) explica sobre el andrógino:

Destaca la convergencia en la unidad, de los dos polos contrarios, 

cuestión en la que también repara Hans Biedermann (1996): «La imagen del 

andrógino significa siempre la recobrada unidad primigenia, la originaria 

totalidad del reino maternal y paternal en divina plenitud, que disuelve todas las 

tensiones» (p. 34). Por su parte, Jean Chevalier y Alain Gheerbrant (2012): «El 

andrógino es el símbolo de la indiferenciación original y de la ambivalencia» (p. 

95).

El andrógino es así el resultado de aplicar al ser humano el simbolismo 

del número 2, con lo que se produce una dualización integrada. […] 

Psicológicamente, no se debe descuidar que la idea de androginia 

representa una fórmula (por aproximación, como casi todas las fórmulas 

míticas) de la «totalidad», de la «integración de los contrarios». Es decir, 

traduce a términos sexuales y por tanto muy evidentes la idea esencial 

de integración de todos los pares de opuestos en la unidad. En 

consecuencia, según Eliade, la androginia es sólo una forma arcaica de 

biunidad divina (p. 67).

3. Intersecciones entre obras

3.1. Dos décadas: ¿proximidad o distancia? 

Los años de escritura de la obra Les Mamelles de Tirésias (en adelante 
2LMT), es muy discutido . G. Apollinaire, en el «Préface» a la primera edición, 

afirma que la compone entre los años 1903 y 1916 y es estrenada en 1917. Las 

diferencias, respecto a su génesis escritural, hace a la cuestión, en tanto pueda 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |11

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

ser leída como una obra de los tímidos albores de la experimentación de la 

vanguardia o como obra creada durante el transcurso de la primera guerra 

mundial. En este último sentido, LMT puede ser interpretada desde un tono 

pacifista, porque el humor aplaca el abatimiento y la desolación de la guerra 

por la que cursa Europa.    

The Waste Land (en adelante TWL) ve la luz en el año 1922 y es escrita en 

el período entreguerras. Para el año 1914, T. Eliot está radicado en Londres y, 
3cinco años después, en 1919 , empieza a esbozar su magna obra. TWL está 

intervenida por la maestría de Ezra Pound, quien sugiere cambios al 

manuscrito original, al proporcionarle giros a las imágenes desde una óptica 

imaginista y vorticista.   

3.2. Obras de una «nueva» estética en Europa

LMT está inscripta en la atmósfera de la innovación emergente y es 

claro que es el germen del teatro del absurdo. Sin embargo, es difícil asignarle 

una corriente. En el «Préface» a la obra el dramaturgo es contundente: «[…] je 

ne prétends nullement fonder une école, mais avant tout protester contre ce 

théâtre en trompe-l'œil qui forme le plus clair de l'art théâtral d'aujourd'hui» 

(Apollinaire, 1918, pp. 17-18). Incluso, y más complejo aún, está sometida a 

discusión acerca de si es teatro de experimentación o teatro de vanguardia. 
4Esta tesis es expuesta por Jorge Dubatti .

2. (Viene de la página anterior) M. Fiszman lo enuncia de forma directa: «Las tetas de Tiresias 

muestra una nueva realidad y nuevas formas de abordarla. La obra fue escrita en 1903, con 

agregados en 1916, antes de su estreno» (Apollinaire, 2009, p. 12). De todos modos, para 

profundizar las posiciones, con respecto a los posibles años de escritura y concepción de LMT, 

puede ampliar con las fuentes que proporciona J. Dubatti (2017), verbigracia, en análisis de 

Pascal Pía (1958). 

3. De la génesis y continuidad del proyecto, hasta la concreción de TWL: «La primera mención 

a La tierra baldía apareció en una carta de Eliot a John Quinn, el 5 de noviembre de 1919: 

«espero poder empezar un poema que tengo en mente». Seis semanas después le confesaba 

a su madre que su deseo de año nuevo era «poder escribir un poema largo» en el que había 

estado pensando desde hacía mucho tiempo» (Eliot, 2006, p. 60). Son varios los 

acontecimientos y circunstancias personales que, en el 1920, lo acucian y no lo dejan 

prosperar en su iniciativa. Entre su estancia en Lausana ―por su enfermedad― y el año 1922, 

es que puede escribir y corregir.   

4. Sobre esta tesis, J. Dubatti llega a la conclusión: «[…] podemos caracterizar la 
micropoética de LMdT como un espacio de tensiones entre drama experimentalista y 
estructuras del drama moderno. Pero también como una poética innovadora que, sin 
ser exponente de la vanguardia histórica, pone a circular una energía artística que 
estimula la emergencia y el desarrollo de la vanguardia teatral en Francia. Poética 
experimentalista de fusión de procedimientos, LMdT no sería entonces, de acuerdo a 
nuestras conclusiones, un hito de la vanguardia histórica, sino de los procesos de 
modernización radical en la historia del teatro europeo» (2017, p. 53). 

Guillaume Apollinaire
1880-1918



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |12

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

Por su parte, TWL adscribe al movimiento de vanguardia anglo-

norteamericano «imagismo» (en inglés, imagism), nacido en Inglaterra.   

3.3.Tiresias como personaje 

En LMT, Tiresias está desmitificado, es decir, su presencia no está 

invocada desde la concepción sagrada de lo mítico. Y su aparición es circular: 

está presente al comienzo y al final de la obra. 

En TWL, si bien Tiresias recuerda sus tiempos míticos, queda cautivo, 

por un lado, de la turbiedad de los habitantes de la landa estéril y gris y, por otro, 

es fiel representante de la multiplicidad de «voces» y de tradiciones que la obra 

invoca. Aparece en la parte III, justo en la mitad del poema, tensionado entre el 

conglomerado de escenas de las dos primeras y de las dos últimas.

En cualquiera de las dos obras, lo significativo es que Tiresias, de un 

modo u otro, las atraviesa en su integralidad.

   

3.4.  Adivinación y cartomancia 

En LMT, Teresa está vestida de Cartomante; en TWL, hay una línea de 

personajes vinculados a la adivinación: la Sibila de Cumas, Madame Sosostris 

(cartomante) y Tiresias.

4. Les Mamelles de Tirésias

Un año antes de morir, el 24 de junio de 1917, G. Apollinaire logra 

estrenar la obra teatral LMT, en cuya portada del programa para el estreno 

aparece un dibujo de Pablo Picasso. Su puesta en escena causa escándalo, es 

considerada una provocación y, en consecuencia, despierta punzantes 

rechazos. Desde que irrumpen las primeras experimentaciones de vanguardia 

y hasta el tramo de las dos o tres primeras décadas del siglo XX, deben luchar 

contra las más tormentosas reacciones sociales de los lectores y del público, 
5en general, atravesado por lo conservador y tradicional .   

El título de esta obra está acompañado de un subtítulo: «Drame 

surréaliste en deux actes et un prologue». Es la primera vez que el término 

5. Mario De Micheli alega a esa actitud embrionaria de los artistas hacia la ruptura con la 

tradición: «El significado de que viene a cargarse en este período la conocida fórmula épater le 

bourgeois es, sin duda, indicativo. Escandalizar al burgués, gastarle bromas pesadas, […] fue 

una práctica común de los artistas de vanguardia […] Pero más allá de estos gestos, la 

polémica y la protesta estaban ya a punto de entrar en una fase de aspereza extrema y de 

turbadora agresividad. El artista tendía cada vez más a transformarse en signum 

contradictionis. De los síntomas aislados de la rebelión se pasaba, así, al segundo tiempo, es 

decir, a la organización de los movimientos de la rebelión» (2001, pp. 62-63).

Les mamelles de Tiresias
portada del libro, 1918



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |13

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

«surréaliste» es empleado, pero no bajo las significaciones que adquiere, 

posteriormente, cuando André Breton lo rescata y reconquista, en su primer 

Manifeste du surréalisme, del año 1924, para dar origen a un nuevo 

movimiento artístico de vanguardia por él liderado. 

Apollinaire utiliza la palabra «surréaliste» con la finalidad de ir en contra 

de la mimesis decimonónica y de crear, mediante la obra literaria, otra manera 

de intervenir y entender la realidad, según las inéditas ideas estéticas, 
6relacionadas al «Nuevo Espíritu» que va emergiendo a principios del siglo XX . 

Sobre LMT, Mariano Fiszman expone: «Reaccionaba contra una forma de 

representación que ya no era verosímil, sino puramente convencional. Se 

proponía volver a la naturaleza, pero no a la manera de los fotógrafos, sino a la 

manera de los poetas» (Apollinaire, 2009, p. 12). 

Con la injerencia inventiva de la vanguardia en los objetos, distorsiona 

los modelos anteriores y elabora novedosas, incisivas y provocativas 
7

propuestas para una original concepción de lo artístico .  

5. Tiresias en Les Mamelles de Tirésias

Teresa es el primer personaje de LMT que aparece en escena, y en los 

dos versos iniciales, la primera palabra que enuncia, de manera categórica, es 

el adverbio de negación «non». En la escena primera expone su negación a 

cumplir la voluntad del hombre y, mediante una lúcida y avasallante 

declaración de su posición como mujer, imprime el desafío al poder ejercido 

por el hombre:

6. Guillermo De Torre entiende que G. Apollinaire, si bien intenta innovar y dejar el germen para 

la revolución en el arte, desde la vanguardia, su proyecto queda a medio camino: «Situado en 

una época-bisagra, su obra representa tanto una ruptura como un comienzo. Se mueve en un 

tiempo intermedio, entre un estilo que ya ha perdido vigencia y otro que no ha alcanzado a 

tenerla. Sufre el deslumbramiento de la modernidad, pero mantiene visibles los hilos 

retrospectivos. Su manifiesto El espíritu nuevo y los poetas es ambiguo. Cierto es que pesan 

mucho las circunstancias en que fue escrito ―al finalizar la guerra del 18 y pocos días antes de 

la muerte del autor―, dándole un aire de compromiso más que de afirmaciones categóricas. 

La única absoluta es ésta: «El espíritu nuevo reside íntegramente en la sorpresa. La sorpresa 

es el mayor resorte del arte nuevo.»» (1971, p. 264).

7. En el año 1944, Francis Poulenc compone la ópera Les Mamelles de Tirésias, con base en la 

obra de G. Apollinaire: «[…] Poulenc compuso su primera ópera basada en este texto, donde 

se vuelve a encontrar el gran talento inventivo de Apollinaire unido a su lírica, a su humor y a su 

valoración tanto del arte popular como de ciertos textos tradicionales» (Apollinaire, 2009, p. 

12).



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |14

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

Non Monsieur mon mari

Vous ne me ferez pas faire ce que vous voulez

                                                                             Chuintement

Je suis féministe et je ne reconnais pas l'autorité de l'homme

                                                                                      Chuintement

Du reste je veux agir à ma guise

Il y a assez longtemps que les hommes font ce qui leur plaît […] 

(Apollinaire, 1918, p. 45)

Teresa muestra el deseo de generar su espacio de autonomía y de 

libertad, sin estar sometida a los caprichosos de su esposo, quien tiene un 

discurso muy lacónico, agresivo, imperativo y repetitivo que lo define como un 

autómata: «Donnez-moi du lard je te dis donnez-moi du lard» (Apollinaire, 

1918, p. 46). 

En la segunda intervención, Teresa declara que quiere practicar las 

actividades y ocupar roles que están más reservados para los hombres. Y, 
8entre estornudos y crisis nerviosa, habla como si ya fuese un hombre: soldat , 

député, avocat, sénateur, ministre, médecin, physique, psychique. Pero, 

también emerge la «voz» femenina, en el mismo parlamento: «Je veux être 

mathématicienne philosophe chimiste / Groom dans les restaurants petit 

télegraphiste / Et je veux s'il ne plaît entretenir à l'an / Cette vieille danseuse qui 

a tant de talent» (Apollinaire, 1918, p. 46). Este segundo discurso de Teresa es 

sintomático, en este momento, de una esencia andrógina, pero, asimismo, de 

lo que sucede a continuación en la obra: la transformación de su identidad. 

8. Este punto es esencial problematizarlo. G. Apollinaire es soldado en la guerra y Teresa, 

también, lo es, pero desde el lugar de la comicidad, porque parodia ese y otros roles sociales 

que son atribuidos, exclusivamente, a los hombres. A pesar de que el autor participara en la 

guerra, eso no significa que el mensaje sea ensalzarla, muy por el contrario, el personaje de 

Tiresias en la obra, con un tono provocador, deja entrever el claro rechazo antimilitar y propone 

la igualdad de los sexos. Las mujeres pueden y deben tener el mismo derecho que los hombres 

a ocupar lugares en la sociedad, que le son prohibidos. Eso colabora a pensar una sociedad 

más ecuánime en cuanto a oportunidades. La obra hasta hoy, en su argumento, sigue estando 

vigente: sus temáticas son muy actuales.    

En el tercer discurso de Teresa, ella anuncia sus cambios físicos y 

queda convertida en un hombre: 

[…] Mai sil me semble que la barbe me pousse

Ma poitrine se détache

Elle pousse un grand cri et entr'ouvre sa blouse dont il en sorts 

es mamelles, l'une rouge, l'autre bleue et, comme elle les lâche,



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |15

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

En la escena segunda, cambia de atuendo, de aspecto y El Marido 

queda sorprendido porque no la reconoce. Ella reafirma, tres veces: «Tu as 

raison je ne suis plus ta femme», «Mais Thérèse qui n'est plus femme», «Et 

comme je suis devenu un beau gars» (Apollinaire, 1918, p. 53) y queda 

identificada con un nuevo nombre: «Je porterai désormais un nom d'homme / 

Tirésias» (Apollinaire, 1918, p. 53).

LMT muestran, claramente, las relaciones de poder porque es Teresa, 

devenida en Tiresias, quien toma el poder y, en la escena cuarta, como hombre 

que es, enfrenta a su esposo y le impone cambios: los pantalones por sus 

faldas. De este modo, El Marido ahora es una «belle Mademoiselle». El sello 

de la transformación de identidad de ambos queda sellado al final de la escena 

en un aparente cruce en antítesis: «Elle sort en caquetant tandis que le mari 

imite le bruit de la locomotive en marche» (Apollinaire, 1918, p. 57). Ella es un 

hombre y «caquetant»; él es una mujer y pronuncia un sonido fuerte. Esta 

paradoja plasma esa transición de ambos, es decir, la inversión de roles. 

En las siguientes escenas ―de la quinta a la novena―, del primer acto, 

Tiresias desaparece y el protagonismo lo adquiere el personaje de El Marido. 

En primera instancia, es asediado y seducido, de manera permanente, por El 

Gendarme, que está locamente enamorado de ella y lo confiesa: 

«Mademoiselle ou Madame je suis amoureaux fou / De vous / Et je veux 

devenir votre époux» (Apollinaire, 1918, p. 66). El Marido siente la necesidad 

de admitir su nueva realidad y de afirmar su feminidad por lo que, en un aparte, 

expresa: «Puisque ma femme est homme / Il est juste que je sois femme / Au 

gendarme pudiquement. / Je suis une honnête femme-monsieur / Ma femme est un 

homme-madame» (Apollinaire, 1918, p. 64). El Gendarme pretende girar la 

feminidad recién construida de la figura de El Marido con un gesto de 

masculinización, situación que permite deducir que aquel quiera habilitarse a 

vivir su homosexualidad reprimida: «Eh ! fumez la pipe bergère / Moi je vous 

jouerai du pipeau» (Apollinaire, 1918, p. 65). 

El Marido hace una alusión al mito de Tiresias, que cada siete años 

cambia de sexo: «Et cependant la Boulangère / Tous les sept ans changeait de 

elles s'envolent, ballons d'enfants, mais restent retenues par les fils 

Envolez-vous oiseaux de ma faiblesse […]

Non seulement ma barbe pousse mais ma moustache aussi […]

Je me sens viril en diable

Je suis un étalon

De la tête aux talons

Me voilà taureau (Apollinaire, 1918, p. 50).



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |16

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

peau» (Apollinaire, 1918, p. 65). Además, las «Voix d'hommes» exaltan a 

Tiresias en su nuevo rol social: «Vive Tirésias / Vive le général Tirésias / Vive le 

député Tirésias» (Apollinaire, 1918, p. 67). Y las «Voix de femmes» insisten en 

la liberación de Teresa y en el rechazo del lugar asignado a la mujer, como 

procreadora: «Plus d'enfants Plus d'enfants» (Apollinaire, 1918, p. 67).

El Marido, al final de su primer discurso, de la escena octava, formula un 

axioma que revierte la realidad biológica puesto que, si no es la mujer la que 

procrea, propone que lo haga exclusivamente el hombre: 

El encargado de repoblar, es decir, de llevar adelante, en la ficción, el 

mensaje de G. Apollinaire, es El Marido, no Teresa. Entonces, El Marido 

desafía tanto a El Kiosko como a El Gendarme que él puede dar a luz, los hijos 

que Zanzíbar necesite: «Revenez dès ce soir voir comment la nature / Me 

donnera sans femme une progéniture» (Apollinaire, 1918, p. 71). Es la 

naturaleza que le otorga la suficiencia para dar a luz sin mujer. Apollinaire 

explica en el «Préface» a LMT: 

El autor es consciente de que su obra induce, en el público, algo 

diferente, provocativo. Y más adelante agrega: «[…] la fable que j'ai imaginée 

[…] un homme qui fait des enfants, est neuve au théâtre et dans les lettres en 

général […]» (1918, pp. 13-14). 

LMT es una obra teatral muy bulliciosa, en la que las imágenes auditivas 

son las predominantes. En el segundo acto, los sonidos abundan más aún, 

porque hay innumerables gritos de bebé debido a que nacen, fecundamente, 

40.049 hijos en un solo día, cifra absurda e hiperbólica in extremis, pero que le 

ocasiona plena felicidad a El Marido por lograr su cometido. El personaje de El

Zanzibar a besoin d'enfants sans mégaphone donnez l'alarme  

Criez au carrefour et sur le boulevard

Qu'il faut refaire des enfants à Zanzibar

La femme n'en fait plus Tant pis Que l'homme en fasse 

(Apollinaire, 1918, p. 68). 

J'ai mieux aimé donner un libre cours à cette fantaisie qui est ma 

façon d'interpréter la nature, fantaisie, qui selon les jours, se 

manifeste avec plus ou moins de mélancolie, de satire et de 

lyrisme, mais toujours, et autant qu'ilm'est possible, avec un bon 

sens où il y a parfois assez de nouveauté pour qu'il puisse choquer 

et indigner, mais qui apparaîtra aux gens de bonne foi (1918, p. 

13).



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |17

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

Periodista sintetiza lo andrógino en la figura de El Marido, al mismo tiempo que 

coloca en jaque su capacidad maternal: «En Somme vous êtes quelque chose 

comme une fille-père / Ne serait-ce pas chez vous instinct paternal maternisé» 

(Apollinaire, 1918, p. 87). De forma también absurda, los hijos nacen ya adultos 

y con una profesión que les permite, gracias a su economía, cuidar de su 

madre-padre, como ella-él pretende: «Eh oui c'est simple comme un périscope 

/ Plus j'aurai d'enfants / Plus je serai riche et mieux je pourrai me nourrir» 

(Apollinaire, 1918, p. 91). 

En la escena cuarta, en el mismo contexto de delirio que impregna la 

obra, uno de los hijos pretende estafar, principalmente al padre-madre, aunque 

también a su familia, si él no cumple con lo que le pide: 

El Marido juzga los discursos de ese hijo cruel porque es traicionero y 

desleal: «Celui-ci n'est pas réussi / J'ai envie de le déshériter» (Apollinaire, 

1918, p. 96).

La escena sexta oficia como preámbulo para la intervención de La 

Cartomante, que es Teresa disfrazada, en la siguiente. Hay tantos hijos, 

concretamente 40.050, y El Gendarme explicita: «Mais la population 

Zanzibarienne / Affamée par ce surcoît de bouches à nourrir / Est en passe de 

mourir de faim» (Apollinaire, 1918, p. 98). 

La Cartomante hace su aparición irónica porque define a los 

ciudadanos como «castos» y queda destacada su figura: «Elle arrive du fond 

de la salle. Son crâne est éclairé électriquement» (Apollinaire, 1918, p. 99). 

Luego, hay un enfrentamiento entre La Cartomante y El Gendarme, en el que 

este queda casi muerto, porque es estrangulado, pero resucita. Teresa deja su 

disfraz de La Cartomante y El Marido le pregunta si es Teresa o Tiresias, 

porque no le observa sus senos, cuestión que tampoco importa porque hay 

stock de globos y pelotas, con los que amamantan a todos los niños recién 

nacidos. En un gesto delirante, Teresa, que vuelve a ser mujer, manifiesta: 

Si vous me donnez cinq cents francs

Je ne dis rien de vos affaires

Sinon je dis tout je suis franc

Et je compromets père sœurs et frères

J'écrirai que vous avez épousé

Une femme triplement enceinte

Je vous compromettrai je dirai

Que vous aves volé tué donné sonné barbé

(Apollinaire, 1918, p. 94). 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |18

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

«Elle lâche les ballons d'enfants et lance les balles aux spectateurs / Envolez-
9

vous oiseaux de ma faiblesse / Allez nourrir tous les enfants  / De la 
10

repopulation » (Apollinaire, 1918, p. 108).

La obra concluye con otra visión de la relación marital. Sobre la resolución del 

conflicto, J. Dubatti lo condensa como una reconciliación entre Teresa y El 

Marido, al emprender una nueva relación, por ende, hay una «reconstitución 

de la pareja, pero desde un nuevo orden (no regreso al orden anterior, a la 

mutación de Teresa (Teresa deviene [en] una madre universal cuyos senos 

alimentan a todos los niños de la repoblación)» (2017, p. 49). 

6. The Waste Land

 TWL está compuesta por 433 versos y dividida en cinco partes. En la 

tercera, aparece la figura de Tiresias. T. Eliot incorpora notas explicativas sobre 

su obra. Y, en la nota n.º 218, afirma: «Tiresias, aunque mero espectador y no 

realmente un «protagonista», es, sin embargo, el personaje más importante 

del poema, el que une a todos los demás.» (Eliot, 2006, p. 291). 

Tiresias está ubicado estratégicamente en la mitad del poema por lo que 

une las «voces» anteriores y las ulteriores. En primer lugar, hay una sucesión 

de personajes asociados a la adivinación. Al comienzo, la Sibila de Cumas, 

luego Madame Sosostris y Tiresias. En segundo término, el perfil de cada uno 

de ellos está construido desde la desmitificación, así como sucede también 

con Tiresias de LMT. Las dos obras analizadas muestran a estos personajes 

9. Al final de la obra, son necesarias muchísimas ubres que amamanten a los nacidos. Y la 

respuesta que ofrece Teresa promueve una solución patafísica a la situación: hay pechos para 

todos. Es relevante no dejar a un lado la influencia de Alfred Jarry en Les Mamelles de Tirésias. 

Guillermo De Torre agrega que, en esta obra teatral, G. Apollinaire «[…] paga tributo al 

deslumbramiento que ejercicio sobre él Alfred Jarry y su «patafísica», «ciencia de las 

soluciones imaginarias», según queda definida en Le Docteur Faustroll […]» (1971, p. 258).

10. G. Apollinaire, en el «Préface» a la obra, razona sobre los objetivos trazados con LMT e 

insiste, fundamentalmente, en uno, que es la repoblación de Francia: «Et pour tenter, sinon 

une rénovation du théâtre, du moins un effort personnel, j'ai pensé qu'il fallait revenir à la nature 

même, mais sans l'imiter à la manière des photographes. Quand l'homme a voulu imiter la 

marche, il a créé la roue qui ne ressemble pas à une jambe. Il a fait ainsi du surréalisme sans le 

savoir. Au demeurant, il m'est impossible de décider si ce drame est sérieux ou non. Il a comme 

but d'intéresser et d'amuser. C'est le but de toute œuvre théâtrale. Il a également pour but de 

mettre en relief une question vitale pour ceux qui entendent la langue dans laquelle il est écrit: le 

problème de la repopulation» (Apollinaire, 1918, p. 12). La guerra hace estragos y él es testigo 

de hecho de eso, porque le toca participar en la guerra. Por lo tanto, está saturado de muerte, 

quiere apostar a la vida: «Je leur ai signalé le grave danger reconnu de tous qu'il y a pour une 

nation qui veut être prospère et puissante à ne pas faire d'enfants, et pour y remédier je leur ai 

indiqué qu'il suffisait d'en faire» (Apollinaire, 1918, p. 14). Por último, exhorta a quienes están 

en el poder que hagan suyo ese mensaje y lo transmitan: «C'est aux gouvernants à agir, à 

faciliter les mariages, à encourager avant tout l'amour fécond […]» (Apollinaire, 1918, p. 16).

T. S. Eliot (1888 -1965) 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |19

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

con fuerte presencia en la mitología ―Tiresias y la Sibila de Cumas―, 

inmersos en las ciudades de la Modernidad. En LMT, Tiresias desarrolla su 
11

acción en Zanzíbar , región de Tanzania, es una isla del Océano Índico, 

aunque el mensaje de la obra está destinado a los franceses. Por su parte, en 

TWL, la ciudad es Londres. Las dos obras hacen eco de los acontecimientos 

históricos del momento en Europa, en el siglo XX: las dos guerras mundiales. 

La «voz» de la Sibila de Cumas está en el epígrafe de TWL, cuando 

expresa: «En cuanto a la Sibila, yo la vi con mis propios ojos en Cumas, 

colgada dentro de una botella. Cuando los niños le preguntaban: “¿Qué 

quieres, Sibila?”, ella respondía: “Quiero morir”» (Eliot, 2006, p. 192). La Sibila, 

una de las sacerdotisas de Apolo, que posee el don de la videncia, desea morir 

porque puede avizorar un futuro atestado de calamidades, indicio de los 

sucesos de TWL.   

Por otra parte, Madame Sosostris es una cartomante y su perfil está 

construido desde la ironía y la burla, porque es la «más sabia», pero sus 

profecías, mediante las cartas del tarot, no son claras, aunque anuncian las 

desgracias de personajes que aparecen más adelante en TWL, como el Rey 

Pescador y Flebas. 

7. Tiresias en The Waste Land

Y, luego, Tiresias, cuya presentación y discurso, ocupan los versos 215-

255. La descripción de Tiresias muestra su condición andrógina, con la que 

convive: «I Tiresias, though blind, throbbing between two lives, / Old man with 

wrinkled female breasts» (Eliot, 2006, p. 240). Es un hombre longevo con los 

atributos femeninos «arrugados» por la avanzada edad y, evidentemente, hay 

un guiño de T. Eliot a la obra de G. Apollinaire, al referenciar «arrugados 

pechos». Sobre Tiresias, en su nota n.º 218, T. Eliot agrega: 

11. Con respecto a este lugar, Jorge Fondebrider comenta: «Zanzíbar es una isla del Océano 

Índico y también el nombre de un juego de dados ―el zanzi― practicado por los franceses. Em 

varias oportunidades el doble sentido le permitirá a Apollinaire desarrollar escenas cómicas 

basadas en el equívoco, como por ejemplo durante la discusión de Presto y Lacouf en la 

escena cuarta del primer acto» (Apollinaire, 2010, p. 52).

Así como el mercader de un solo ojo, vendedor de pasas, se 

disuelve en el Marino Fenicio, y éste no se diferencia del todo de 

Ferdinand, Príncipe de Nápoles, así todas las mujeres son una 

mujer, y los dos sexos se reúnen en Tiresias. Lo que ve Tiresias es, 

de hecho, la sustancia del poema (2006, p. 291). 

The waste land
portada del libro, 1922



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |20

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

Lo mitológico y la condición andrógina de Tiresias le permite a T. Eliot 

que, por metonimia, represente y congregue no solo las «voces» de los demás 
12

personajes masculinos y femeninos , sino también que oficie como elemento 

cohesivo de las tradiciones culturales y literarias, por distantes que sean. 

Asimismo, y en ese sentido, al integrar los tiempos (pretérito, presente y 
13

futuro), los espacios y las cosmovisiones de Occidente y de Oriente  

trasciende las fronteras y es, así, atemporal. R. Costa Picazo anota sobre 

Tiresias: 

Al aludir a las referencias literarias anteriores, en Edipo rey, Tiresias 

enfrenta a Edipo y el contraste entre ellos está determinado por la dicotomía 

entre la ceguera real de Tiresias y la metafórica de Edipo. Tiresias logra ver que 

Edipo es asesino de su padre a quien está buscando y Edipo, con ojos, no lo 

puede ver. Tiresias de TWL es ciego, pero, sin embargo, también puede «ver» 

y escuchar lo que sucede en toda la obra, especialmente, lo acontecido a la 

hora del té, entre la mecanógrafa y el joven carbuncoso. Ninguno de los dos 

posee un nombre que los identifique, solo son conocidas sus profesiones: 

«mecanógrafa» y «un simple empleado de cualquier agencia». Eso los 

despersonaliza, los deshumaniza y, al mismo tiempo, los expone como 

Eliot nos dice en una nota que todos encuentran unidad en Tiresias, que 

fue hombre y luego mujer, y tuvo el don de la profecía. A Eliot le interesa 

Tiresias, asimismo, porque su percepción está tomada desde una 

perspectiva fuera del tiempo y del espacio: es como una visión superior, 

y distante, capaz de percibir lo esencial sin prejuicios de ninguna 

especie (Eliot, 2012, p. 41). 

12. En lo referido a Tiresias andrógino y a la complejidad de su presencia en el poema, Olga 
Osorio subraya su relevancia y amplía: «Al situar la clave de interpretación del poema en este 
personaje, T. Eliot confirma lo que venimos apuntando: La tierra baldía es un poema global, es 
el poema del Hombre contemporáneo con todo lo que es, fue y será. Todos los personajes se 
identifican y se confunden a lo largo del poema porque todos son uno. Son el mismo Rey 
Pescador que tiene a su espalda la llanura estéril, el Marino Fenicio que muere ahogado, no sin 
antes haber cobrado consciencia de los cadáveres que deambulan por las calles londinenses 
(presente y pasado mezclados de nuevo), el rey Tereo que fuerza a Filomena y el joven que 
abusa tristemente de una mecanógrafa que “se deja hacer”, el soldado Albert que, como el 
Marinero y el pescador de caña (Rey Pescador) regresará en breve a un hogar donde lo espera 
una relación decadente, Sweeney (que aparece equiparado a Acteón) y muchísimos otros que 
discurren a lo largo del poema. Lo mismo puede decirse de las mujeres. En este caso la 
identificación aparece todavía más clara: forzadas sexualmente o resignadas, viven sus 
relaciones de una forma en la que conviven la culpabilidad y la indiferencia. La esterilidad de la 
tierra ―no olvidemos que es un símbolo que hace referencia a la falta de una respuesta― 
aparece en ellas reflejada, como, por ejemplo, en los abortos de Lil o, en un plano distinto, en la 
incomunicación […]» (Osorio, 2002). 

13. Recordar que Tiresias integra la tercera parte del poema, que lleva por título «THE FIRE 
SERMON» («EL SERMÓN DEL FUEGO»), en alusión a un sermón de Buda, «[…] en el que 
éste revela a sus discípulos las causas que destruyen al hombre» (Eliot, 2006, p, 231).



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |21

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

personajes signados por el hastío, causado entre otros motivos, por sus 

empleos rutinarios, que anulan su creatividad. La «voz» de Tiresias está 

inmiscuida entre las acciones de estos dos personajes. La presencia de la 

mecanógrafa está enfatizada por dos adjetivos «bored and tired» y él, por su 

parte, por un deseo sexual que lo consume. Para ella, es un encuentro 

automatizado, sin goce, sin deseo y, principalmente, sin amor: él «Endeavours 

to engage her in caresses / Which still are unreproved, if undesired» (Eliot, 

2006, p. 242). 

En los versos 243-246, la «voz» de Tiresias congrega los tres tiempos: 

por un lado, recuerda su célebre pasado en Tebas; luego, vive el presente de la 

enunciación y, por otro lado, el declive y la decadencia futuras. En el presente, 

está presenciando y sufriendo, porque él representa los tristes sentimientos y 

la «voz» de la mecanógrafa que, en silencio, acepta ese encuentro sexual casi 

forzado, cuyo antecedente es el episodio de Filomena ―estupro―, en la parte 

II, versos 97-103, de TWL. Concluida la escena, ella queda sola y el paisaje es 

desolador: 

   

A la descripción de su soledad interior y de su vacío existencial, ella 

recibe una idea «incompleta», es decir, fragmentada, parcial, quebrada, que 

implica el rechazo de la situación porque, de inmediato, ese pensamiento 

adquiere «voz»: «'Well now that's done: and I'm glad it's over'» (Eliot, 2006, p. 

244). El verso insinúa un mensaje bimembre: el primer segmento acentúa la 

noción de automatismo y desgano; el segundo, sugiere el abuso sexual. 

La mujer está perturbada, ensimismada y clausurada en un íntimo 

ostracismo que la conduce a sentir el agobio y la angustia de la vacuidad en su 

aislamiento, con una vida sin motivación.    

Tanto Tiresias como la mecanógrafa están presos de una reciprocidad: 

él padece la tristeza de la mujer, siente como si estuviese en su lugar y es 

testigo porque «ve». R. Costa Picazo entiende: «[…] lo que ve Tiresias

She turns and looks a moment in the glass,

Hardly aware of her departed lover; 

Her brain allows one half-formed thought to pass:

'Well now that's done: and I'm glad it's over.'

When lovely woman stoops to folly and

Paces about her room again, alone,

She smoothes her hair with automatic hand,

And puts a record on the gramophone.

(Eliot, 2006, p. 244). 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |22

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

constituye la sustancia, la esencia: Tiresias ve la esterilidad, el tedio, la 

degradación del sexo. Esa es la sustancia de la vida en la tierra desolada» 

(Eliot, 2012, p. 35).

Tiresias, como adivino que es, visualiza el futuro de la mecanógrafa 

antes de terminar presenciando los acontecimientos y, a su vez, el futuro 

funesto que van a vivir los habitantes de TWL.

8. Conclusiones

«Dios ha muerto», expresa Friedrich Nietzsche. Por lo tanto, el destino 

de los hombres de la Modernidad está a cargo de ellos mismos: su inteligencia 

o necedad forjan sus opciones. Los personajes de LMT y los de TWL no 

apuntan a un mismo mensaje o similar. 

Sucede que, en el caso de LMT, los personajes están del lado de la vida 

y proponen la procreación. Francia viene quedando diezmada a consecuencia 

de la primera guerra mundial, entonces, G. Apollinaire, mediante su obra, deja 

un mensaje: la importancia de la natalidad. Sin embargo, los de TWL no 

disfrutan de una sexualidad plena, sus vidas son superfluas, vacías y no 

conectan con la vida, al contrario, son muertos en vida. Uno de los temas 

centrales de TWL es, precisamente, la esterilidad de la tierra y de la vida. En 

esa tierra no hay vitalidad ni estimulación. Además, mientras el desarrollo de la 

sexualidad en LMT es abierta y vivida con libertad hasta el colmo del absurdo, 

sin ningún tipo de tapujos, en TWL, está vinculada a los ritos de supervivencia, 

vivenciada desde el ángulo de la culpa y desde lo yermo ―lo que no 

produce―; es impuesta u obligada y, por lo tanto, carece de sentidos. 

En cuanto a la estructura temática y a los personajes, si bien son obras 

que siembran la concepción de una «nueva» estética emergente, cuyos 

parámetros transitan por el caos, este no está trazado desde el mismo lugar. En 

LMT, en medio del desconcierto y a pesar de él, existe una meta comunicativa 

para los espectadores, una solución ante la problemática de la muerte, 

estrechamente ligada a la vida: repoblar Francia. Teresa es el único personaje 

de la obra que posee un nombre; es un personaje dinámico y, al decidir ser 

Tiresias, provoca una serie de sinergias que hacen mover los hilos de los 

demás. Desde una órbita irónica, jocosa y delirante, LMT lleva adelante su 

atmósfera teatral y los desdoblamientos del juego de máscaras, como el de 

Teresa-Tiresias, ponen en escena asuntos como la transformación de la 

identidad y la igualdad de sexos. En TWL, el caos proviene de su 

fragmentarismo polifónico, de los múltiples tiempos, espacios, personajes, 

engarces referenciales al punto que es un mosaico de culturas y Tiresias es



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |23

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

testigo del caos, del fracaso, del estancamiento y de la tristeza del hombre de la 

Modernidad. No obstante, está resignado a aceptar, junto con los personajes 

de TWL, la eterna búsqueda de sentido. Los de LMT indagan y obtienen 

resultados, pero, los de TWL buscan y reciben más incertidumbres.

Tiresias en LMT es activo, discurre, toma el poder, muestra su fuerza e 

iniciativa; Tiresias en TWL es un testigo que ve lo sucedido en el pasado, lo que 

acontece en el presente y lo sucesos del futuro, mas su intervención es como 

espectador, un personaje estático, sin poder revertir el porvenir.   

Apollinaire, G. (1918). Les Mamelles de Tirésias. Éditions Sic.

Apollinaire, G. (2009). Las tetas de Tiresias. Trad. y nota preliminar de Mariano 

Fiszman. Losada. 

Apollinaire, G. (2010). Las tetas de Tiresias. Trad. de Jorge Fondebrider. Gog y 

Magog ediciones.

Biedermann, H. (1996). Diccionario de símbolos. Paidós.

Chevalier, J. y Gheerbrandt, A. (2012). Diccionario de símbolos. Herder.

Cirlot, J. E. (1992). Diccionario de símbolos. Labor. 

De Micheli, M. (2001). Las vanguardias artísticas del siglo XX. Alianza.

De Torre, G. (1971). Historia de las literaturas de vanguardia. Tomo I. Ediciones 

Guadarrama.

Dubatti, J. (2017). Les Mamelles de Tirésias (1917) de Guillaume Apollinaire en 

la historia teatral: ¿vanguardia histórica o experimentalismo? Análisis de su 

poética. Revista Colombiana de las Artes Escénicas, 11, 29-54.

Eliot, T. (2006). La tierra baldía. Ed. bilingüe de Viorica Patea. Trad. de José 

Luis Palomares. Cátedra.  

Eliot, T. (2012). The Waste Land. Trad. y ed. crítica de Rolando Costa Picazo. 

Academia Argentina de Letras.  

Grimal, P. (2008). Diccionario de mitología griega y romana. Paidós.

Osorio, O. (2002). «La Tierra Baldía: un Palimpsesto del siglo XX». Espéculo: 

Revista de estudios literarios. N.º 20. Universidad Complutense de Madrid. 

https://biblioteca.org.ar/libros-comedias/5585.html (22/02/2023). 

Referencias


