
Resumen: El artículo examina la cosmogonía judía desde la exégesis de la Kabbalah, 

postulando que el ser humano primordial, o Adán, fue una entidad andrógina, creada como 

reflejo del macrocosmos. A través de un análisis del Génesis y textos como el Sefer Ha 

Zohar, el autor distingue entre una creación celestial e incorpórea y una terrestre y material. 

La separación de los géneros se reinterpreta no como la extracción de una costilla, sino de 

un "lado" (TzeLA), sugiriendo una división de la unidad original. La subsiguiente expulsión 

del Edén es entendida como la transición de un estado de plenitud metafísica a uno de 

fragmentación y mortalidad. Este estudio sitúa a la androginia no como un concepto 

biológico, sino como un principio metafísico y fractal que permea la estructura de los cinco 

mundos (Olamot) y las diez energías (Sefirot) de la Cábala, vinculando el microcosmos 

humano con el orden universal.

Palabras Clave: Androginia, Kabbalah, Cosmogonía, Génesis, Fractalidad.

Recibido: 16-06-2023
Aceptado: 18-08-2023  

1. Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 

Celebrado los días 17 al 19 de agosto del 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=1r74FwF3R84

2. Guillermo Miranda, Profesor Emérito, jubilado de la escuela de Matemática de la Facultad de Ciencias de la 

UCV.

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |62

2
 Guillermo F. Miranda  

Universidad Central de Venezuela

unigrav7@gmail.com

Rebis / grabado del Azoth of the Philosophers de Basilius Valentinus / 1613 / detalle.

El andrógino primordial y el Paraíso perdido
1desde la Kabbalah hebrea



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |63

Abstract: This article examines Jewish cosmogony from the perspective of Kabbalah, 

postulating that the primordial human being, or Adam, was an androgynous entity, created as 

a reflection of the macrocosm. Through an analysis of Genesis and texts such as the Sefer 

Ha-Zohar, the author distinguishes between a celestial and incorporeal creation and a 

terrestrial and material one. The separation of the genders is reinterpreted not as the 

removal of a rib, but rather of a "side" (Tzela), suggesting a division of the original unity. The 

subsequent expulsion from Eden is understood as the transition from a state of metaphysical 

plenitude to one of fragmentation and mortality. This study situates androgyny not as a 

biological concept, but as a metaphysical and fractal principle that permeates the structure of 

the five worlds (Olamot) and the ten energies (Sefirot) of Kabbalah, linking the human 

microcosm to the universal order. 

Keywords: Androgyny, Kabbalah, Cosmogony, Genesis, Fractality.

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

The primordial androgyne and the lost Paradise from the Hebrew Kabbalah

Puesto que el tema central que se considera en el Seminario Bordes para 2023 se 

ocupa de los orígenes míticos del ser humano y de su "hábitat" ideal, creo oportuno 

mencionar la siguiente definición, dada por el investigador Daniel Rouan (2014).

"COSMOGONÍA es: cualquier teoría sobre el origen del Universo y/o los objetos que 

contiene. La mayoría de las culturas desarrollaron sus propias cosmogonías".

Y, puesto que EL SER HUMANO es "un objeto" tan especial dentro del Universo, al 

menos para nosotros, los habitantes PARLANTES de este TERCER PLANETA TIERRA, 

entonces yo agregaría, a nuestro léxico usual en este contexto, EL NEOLOGISMO 

"ANDROGINO- GONIA", que uso para describir una teoría, mito o doctrina acerca del origen 

del ser humano QUE NO ASIGNE UN GÉNERO a lo que voy a designar como "ser humano 

primordial".

Como veremos, tanto el origen o llegada a la existencia del "COSMOS", como la del 

"ANDROGINO", se han presentado a veces conjuntamente, y bajo una cierta relación en la 

que se describe al "ser humano" o "microcosmos", como UNA IMAGEN ESPECULAR O 

REFLEJADA del "macrocosmos" entendido como una EXISTENCIA UNIVERSAL.

En la Kabbalah hebrea se considera un "despliegue" o "desenvolvimiento" de la 

Existencia Universal en una sucesión de CINCO "Mundos" ("Olamot" en hebreo), que en su 

despliegue se van "encajando" uno dentro de otro, en forma análoga a lo que observamos 

en las Babushkas o Matryoshkas rusas, y de tal forma que su "materialidad" es mayor a 

medida que los Mundos sucesivos van quedando más y más envueltos por los Mundos 

precedentes, hasta culminar en el Mundo del espacio-tiempo-materia, designado como 

"Mundo de la Acción" u "Olam Ha Asiah", que es donde nos desenvolvemos de ordinario, y

I) Introducción general



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |64

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

durante un tiempo finito entre el nacimiento a la vida corporal respiratoria, 

hasta la muerte física al exhalar "el último suspiro". Recubriendo e incluyendo a 

este "Mundo de la Acción", la Kabbalah considera al "Mundo de la Formación" 

u "Olam Ha Yetzirah", que pone de manifiesto las facultades emocionales, 

condicionadas por el tiempo, pero no localizables con precisión en el espacio 

tridimensional.

Encima del Mundo de la Formación, se considera al "Mundo de la 

Creación" u "Olam Ha Briah", en el cual se ponen de manifiesto las facultades 

pensantes y del razonamiento lógico-racional. Este "Mundo" ha sido a su vez 

"emanado" desde el "Mundo de la Emanación" u “Olam Ha Atzilut", en el cual 

predomina lo que el ser humano quiere y desea, la facultad volitiva de modo 

que, al pensar, pensamos lo que queremos o deseamos pensar, y podemos 

"querer" en forma egoísta o en forma altruista. También en Atzilut se pone de 

manifiesto la mente intuitiva, supra-racional.

En cada uno de estos "Mundos" hay un tipo de "hombre-ser humano", y 

podríamos hablar de un "hombre" físico, psíquico-emocional, pensante y, en 

un cuarto tipo, capaz de desear y también de intuir al más alto nivel de realidad 

existencial. Al usar la palabra "hombre" en estas "adjetivaciones", NO uso 

implicación de género masculino, y por eso se propone la designación 

alternativa de "ser humano".

Pero incluso estos cuatro "Mundos" y cuatro "hombres" son superados 

por un quinto "Mundo", el Mundo de Adam Kadmon (abreviado A.K.), el cual, 

por ser colindante con el Infinito ("Ain Sof" en hebreo) y su "Luz" ("Or Ain Sof" 

en hebreo), expresa en sí la facultad de unificación con el Ain Sof, y A.K. puede 

graduar la intensidad de su Luz-Energía de Vida, para que así atenuada, surja 

del mismo Olam Ha Atzilut.

Se considera que LA ACTIVIDAD Y VITALIDAD observables, tanto en el 

macrocosmos como en el microcosmos humano, son posibles mediante la 

participación de DIEZ "ENERGÍAS" GRADUADAS, tanto en intensidad como 

en "oscilación rítmica", llamadas "SEFIROT" en la Kabbalah hebrea, y que se 

configuran en arreglos, cuya estructura se repite en cada uno de los cinco 

"Mundos". Esta repetición estructural se denomina modernamente como 

"FRACTALIDAD" de la manifestación universal.

El arreglo decimal de las Sefirot es usualmente referido como "ÁRBOL 

SEFIRÓTICO" o "Árbol de las Vidas" ("Etz Jayim"), y aparte de la tradición 

cabalista, también fue conocida por Leonardo da Vinci, quien, en su "Hombre 

de Vitruvius", ha dejado unas marcas que permiten localizar una ubicación 

correspondiente a los 10 Centros Sefiróticos en el "Aura" y órganos humanos,



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |65

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

y las cuales puedo compartir en esta ocasión, junto con su relación al Número 

Áureo o "Sección Dorada"  de la Geometría Pitagórica. 

"Hombre de Vitruvius" (Ver figura 1), donde se escriben las iniciales de 

los Nombres de las 10 Sefirot:

1. K = Keter (Corona)

2. Jo = Jojmah (Sabiduria)  

3. B = Binah (Entendimiento)

4. J = Jesed (Bondad)

5. G = Gueburah (Fuerza)

6. T = Tiferet (Belleza)

7. N = Netzaj (Victoria)

8. H = Hod (Gloria)

9. Y = Yesod (Fundamento)

10. M = Malkut (Reino)

Figura 1.
Leonardo da Vinci
El hombre de Vitrubius
1492
pluma y tinta / papel
34,4 cm × 25,5 cm

8

H N

B Jo

G J

K

M

Y

T



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |66

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

En el caso de la civilización o cultura griega, tenemos el poema 

mitológico conocido como La Teogonía de Hesíodo', en el cual el poeta nos 

presenta un completo sistema simbólico del Universo.

Los pueblos Mayas dispusieron del Popol Vuh, y el Judeo-Cristianismo 

dispone del Génesis de Moisés, obras que, cuando son tomadas literalmente, 

presentan versiones cosmogónicas para uso popular.

Así, en la tradición Maya leemos acerca del primer humano "hecho de 

maíz", y en la tradición hebrea, lo vemos "hecho de polvo-arcilla de la tierra”

Sin embargo, además de estas versiones populares, distintas 

civilizaciones y culturas han dejado huellas de otras cosmogonías, mucho más 

abstractas, y usualmente transmitidas solo por "élites del conocimiento", 

incluyendo a "los grandes iniciados", y entregadas oralmente a sus discípulos.

En este contexto, se dice que Moisés transmitió oralmente a Josué las 

explicaciones profundas de la Torah revelada por escrito, y esa tradición oral 

sobrevive en la Kabbalah hebrea en nuestros días, tal como la tradición Maya 

aun sobrevive entre "los concheros" de México, que han conservado una 

cadena de transmisión oral milenaria.

Figura 2

Heinrich Jamsthaler 

El Rebis Alquímico

Viatorum spagyricum

1625



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |67

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

La tradición Pitagórico-Platónica entre los griegos ha tenido un 

resurgimiento en Occidente, sobre todo en el Renacimiento italiano, y la 

tradición Greco-Hermética tuvo un florecimiento europeo importante con los 

Alquimistas del Siglo XVI "El Rebis alquímico" (Ver figura 2), con el andrógino 

simbolizado por un ser humano bicéfalo, con una cabeza femenina y otra 

masculina, simbolizando "la conjunción de los opuestos" (Nollius, H., 1617).

En el caso de la Kabbalah hebrea, al texto fundamental de la Torah o 

TANAJ (Pentateuco Mosaico, más el libro de los Profetas y el de los 

Hagiógrafos), se agregan, en la base de un vasto edificio, el Sefer Ha Yetzirah o 

"Libro de la Formación", atribuido al patriarca Abraham, y el Sefer Ha Zohar o 

"Libro del Esplendor", atribuido a Rabbi Shimon Bar Yojai.

Se puede constatar algunas similitudes esenciales entre el Génesis de 

Moisés y la documentación del Popol Vuh Maya-Quiche, manuscrito dejado 

por el fraile dominico Francisco Ximénez (2021), y en el cual, después de la 

creación del Sol, de la Luna y de los animales, en el cuarto Libro, se presentan 

en sucesión los siguientes temas, a ser comparados posteriormente con el 

relato bíblico y su exégesis:

1. Los seres humanos son creados exitosamente a partir del maíz.

2. Los dioses les entregan "moralidad" a los humanos para mantener 

"su fidelidad".

3. Después, los dioses "dan esposas” a los humanos para que se 

contenten.

 A continuación, el Popol-Vuh nos relata que los señores de XIBALBA, el 

inframundo Maya, matan a los mellizos Hun-Hunahpu y Vucub-Hanahpu en un 

juego de pelota.

Este "inframundo" XIBALBA, guarda estrecha analogía con "el otro 

lado" o "Sitra Ajra" de la Kabbalah Luriánica, conocido también como "el lado 

oscuro de las potencias infernales o subterráneas" (Rabbi Simon Jacobson, 

2011). 

II.- La cuestión del género en el ser humano y su expulsión del edén 

desde la Kabbalah hebrea

En este orden de ideas, es oportuno seleccionar unas citas del Génesis 

("Bereshit" en hebreo), traducidas y fonetizadas cuidadosamente desde el 

hebreo original, con vocales en minúsculas y con su numeración vesicular.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |68

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

Figura 3. Génesis 1:3

1 : 3   Va YOMeR ELOHIM YEHI AUR

          Va YeHI AUR.

         "Y dijo ELOHIM haya Luz

          Y hubo Luz.".

(Ver figura 3 para la visión detallada de esa traducción)

1 : 26 Va YOMeR ELOHIM NASeH ADaM  B'TZeLeMe NU

          KI  DeMUTe NU.

         "Y dijo ELOHIM hagamos al hombre a nuestra imagen

          según nuestra similitud".

NOTA: Aquí se ha traducido a ADaM por "hombre" y a TZeLeM  NU por

          "nuestra imagen". DeMUT es "similitud".

1 : 27 Ve IBaRA ELOHIM ET Ha ADaM B' TZeLeMO B' TZeLeM

         ELOHIM BaRA OTO ZaKaR U NuQVaH BaRA OTaM

        "Y creó ELOHIM al hombre a Su imagen , y en la imagen

         de ELOHIM le creó, macho y hembra Él lo creó ".



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |69

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

NOTA: ZaKaR es "macho" y NuQVaH es "hembra". Esta vez es "Su”

           imagen y no "nuestra" imagen.

2 : 7   Ve YITZeR IHVH ELOHIM ET Ha ADaM AFaR MiN

          Ha ADaMaH, Ve IPAJ B'APaY  Ve NiShaMaT JaYIM

          Ve YHaY Ha ADaM Le NeFeSh JaYaH.

          "Y IHVH ELOHIM formó al hombre del polvo-arcilla de 

          la tierra e insufló en sus fosas nasales el aliento de Vidas

          y tornose el hombre un alma viviente.".

2 : 8   "Y IHVH ELOHIM plantó un jardín al Este en el Edén, y allí

          puso el hombre que había formado.

2: 18  Y IHVH ELOHIM dijo, "No es bueno que el hombre debiera 

estar solo; Yo le haré una ayuda que sea su igual ( o 

"comparable a el" )”.

2 : 21 Y IHVH ELOHIM hizo caer a ADaM en un sueño profundo,

          y él durmió, y Él tomó de uno de sus lados ("TzeLA "), y 

          entonces cerro ("SaGaR") con carne ("BaSaR") en ese

          lugar("TaJaT").

2 : 22 Entonces del lado que IHVH ELOHIM había tomado de ADaM, 

          EL restableció ("VeN") una mujer (AiShaH), y la trajo hacia el

          hombre (Ha ADaM).

2 : 23 (Entonces) ADaM dijo una tal ("ZOT") es por fin ("PaAM" hueso

          ("ETzeM ") de mis huesos y carne de mi carne. Esta ("ZOT ") 

será llamada mujer ("IShaH") porque ("KiY") desde un 

hombre (" ISh") esta ("ZOT") fue tomada ("LuQoJaH").

        NOTA: Esta traducción sugiere que IShaH e ISh coexistieron desde el 

comienzo, para que IShaH pudiera "ser tomada" desde "un lado" de ISh, o sea 

que ISh siempre tuvo "dos lados". (que NO "dos costillas" como mal se 

traduce).

Después de comer del Árbol del conocimiento del bien y del mal, ADaM 

y su mujer son despojados de la inmortalidad:

3: 19 "Porque polvo ("AFaR") eres y al polvo retornarás".

3 : 20 Ha ADaM llamó a su esposa ("IShaH") EVE ("Hei Vav Hei")

          porque ella llegó a ser la madre de todo lo viviente ("JaY").

3: 21  Y IHVH ELOHIM hizo trajes de piel para ADaM y su esposa y

          les vistió. 

ADaM y EVE son expulsados desde el Paraíso Edénico hacia una 

condición existencial de esfuerzos y envejecimiento, pero con una 

reminiscencia subyacente en las profundidades de sus almas, ahora



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |70

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

"revestidas de piel" y con la experiencia de vivir como seres "incompletos" sin la 

pareja complementaria.

El primero en usar la expresión "hombre original" u "hombre celestial", 

fue Filon de Alejandría, y él no tendría participación en esencias corruptibles o 

terrenales, en tanto que el "hombre celestial" es hecho de "polvo de arcilla". 

Para Filon, el hombre celestial es una imagen perfecta del Logos, no es 

hombre ni mujer, sino una inteligencia incorpórea, una idea pura, en tanto que 

el hombre terrestre, que fuera creado posteriormente, es perceptible por los 5 

sentidos, y comparte cualidades terrenales.

Figura 4.

Árbol Sefirótico

de la Kabbalah

El árbol de los sephiroth



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |71

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

Filon observa que la Biblia hebrea nos proporciona un doble relato 

acerca de Adam con un gran contraste entre Genesis 1: 27 y 2 : 7, ya que en 1: 

27 se nos dice que " Ahora El creó a Adam macho y hembra", pero esta 

terminología de separación radical de los dos géneros es subsecuente a la 

existencia de un "hombre original", que no era hombre ni mujer, sustentando de 

este modo la interpretación de Filon para su "hombre celestial".

Los comentarios eruditos del Sefer Ha Zohar, no dejan lugar a dudas 

que esta "androginia primordial" en ningún caso puede ser extrapolada al 

plano de la existencia corporal con sus órganos reproductivos 

correspondientes a cada género, y en Kabbalah hebrea se enfatiza que los 

términos "masculino" y "femenino" se emplean metafóricamente para describir 

los aspectos "expansivo" y "restrictivo" que pueden adoptar cada una de las 10 

energías sefiroticas fundamentales.

Nollius, Heinrich (1617). Rebis de Theoria Philosophiae Hermeticae.

Popol Vuh (2021). Traducción del fraile Francisco Ximénez. Guatemala. 

Colección Lecturas Bicentenarias. 

Rouan, D. (2014) "Cosmogony". In: Encyclopedia of Astrobiology, Springer, 

Berlin, Heidelberg.

Rabbi Simon Jacobson (2011). "Black Magic: The Dark Side of Kabbalah 

(opening)”. En: https://www.youtube.com/watch?v=q_wP8doPDeg.

Referencias


