
Resumen: En el presente artículo se realizará se intentará deconstruir la ontología del 

«Uno» que precede a la pareja normativa al presentar el problema entre el deseo y la unidad 

evidenciado en el psicoanálisis y la crítica feminista de Irigaray. Sin embargo, en lugar de 

renunciar a la pareja en lo ontológico y en lo social, se propone una relectura de la ontología 

dual de Irigaray a partir de la noción del yinyang del daoísmo y los agenciamientos 

maquínicos de Deleuze y Guattari. En el último apartado se esbozan algunas vías para 

repensar el «dos» como una estructura de posibilidad que emerge desde la propia paridad 

del cero.  

Palabras clave: daoísmo; dualidad; Irigaray; Deleuze; pareja; filosofía; ontología; números; 

andrógino.

Recibido: 30-06-2023
Aceptado: 18-08-2023  

1.  Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 

Celebrado los días 17 al 19 de agosto 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=ANMiYUotVsw

2. Licenciada en Ciencias Políticas (Universidad Católica del Táchira, Venezuela). Trabaja como traductora y 

especialista en lenguaje. Código Orcid: https://orcid.org/0009-0009-2951-2900

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |79

2 Kathiana Thomas

Investigadora independiente, Venezuela

kathryanna@gmail.com

Yin y yang / imagen creada con la IA de www.canva.com

Ser dos: la distancia, el problema de la unidad
1

y la posibilidad de lo no-dual



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |80

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

Being two: distance, the problem of unity

and the possibility of the non-dual

Abstract: This article will attempt to deconstruct the One-tology that precedes the normative 

couple by presenting the problem between desire and unity as evidenced in psychoanalysis 

and Irigaray's feminist critique. However, instead of leaving behind the ontological and social 

couple, a re-reading of Irigaray's dual ontology is proposed on the basis of Daoism's notion of 

yinyang and Deleuze and Guattari's machinic assemblages. The last section outlines some 

ways to rethink the "two" as a structure of possibility that emerges from the very parity of zero.  

Keywords: daoism; duality; Irigaray; Deleuze; coupledom; philosophy; ontology; numbers; 

androgynous.

What was invoked was the possibility (largely lost) of a “dyadic” 

logic in which everything coexisted and was not “overcome.” 

—Pier Paolo Pasolini, Petrolio

Algo fascinante, pero que pocas veces detiene a pensar al lector, es cómo los poemas sobre 

el amor apenas se conjugan con sujetos claramente identificados o identificables. Son 

incontables las obras cuyos versos o párrafos se centran en aquel voluptuoso sentimiento, y 

que a su vez encuentran innecesarias resaltar los atributos singulares de sus héroes 
3

tocados por Eros.  A los ojos del lector, el amante suele verse sacudido de forma imprevista 

por quien será su objeto de afecto, a pesar de que no siempre queda tan claro cuáles son las 

cualidades únicas del amado; ¿por qué este es irremplazable a ojos del amante? Puede que 

antes deba preguntarse si el amado es verdaderamente irremplazable según lo relatado en 

aquellos versos.

Aunque no suele pensarse en las matemáticas cuando de afectos se trata, lo cierto 

es que el relato amoroso se ve atravesado por algunos números que se repiten en las 

distintas tramas amorosas y trascienden las identidades de los propios personajes; dichos 

números pueden ser el uno, el dos y el tan conflictivo tres. Sin embargo, de entre estos 

números, en Occidente, el uno ha gozado de un privilegio notable, y el discurso amoroso 

sólo ha sido cómplice de este. El amado es considerado único, siendo esto paradigmático 

del romanticismo, mientras que el anhelo de los amantes es volverse Uno (Illouz, 2009; 

pp.28-29). Este discurso amoroso se remonta al mito del andrógino, en donde las mitades 

separadas de una unidad previa persiguen reunirse. 

3. Por ejemplo, de acuerdo al propio Dante, autor de la Divina Comedia, él sólo se encontró con Beatrice dos 
veces en su vida, aunque es descrita como un alma virtuosa que lo empuja a renovar su fe. También es descrita 
como increíblemente bella, sin dar muchos detalles de sus rasgos particulares.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |81

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

Esta primacía de la unidad en el amor no puede entenderse como un 

despliegue del orden natural de la experiencia afectiva. En su lugar, cabe 

preguntarse también qué sucede con la «triangulación» del deseo sobre la cual 

tantos relatos y poemas se asienta, y qué papel le corresponde al «dos» dentro 

de esa geometría del deseo.

Ante dichas interrogantes, se recurrirá al psicoanálisis de Lacan para 

resaltar las paradojas entre el deseo y la plenitud, así como a autoras 

feministas como Irigaray para explicar la problemática de pensar la afectividad 

desde la totalidad y privilegiar el Uno. Luego, se intentará sortear las 

limitaciones y problemas en la ontología de Irigaray recurriendo a los aportes 

del daoísmo y los agenciamientos de Deleuze y Guattari. Con ello, se espera 

mostrar el dos como figura geométrica que ayuda a repensar la afectividad 

alejada de las nociones reductivas de totalidad, plenitud, e individualidad.

   

1. Eros, falta y diferimiento

Hablar del deseo implica hablar de paradojas y laberintos inescapables, 

haciendo de este impulso algo tan avasallador como inaprensible y que, 

dependiendo del autor o pensador, es lo que inspira el amor. Este impulso ha 

sido representado tanto en el imaginario colectivo occidental como en el 
4psicoanálisis como Eros.  Eros parte de griego antiguo «Ἔρως», y era el 

nombre del dios que representa tanto el «deseo» como la «falta». Siendo algo 

usual en la literatura griega antigua, el nacimiento de este dios cuenta con 

diversas versiones, destacándose la versión del mito presentado por Platón en 

El Banquete: de acuerdo a Diotima, maestra de Sócrates, Eros es el hijo 

bastardo que la Riqueza tuvo con la Pobreza en la boda de Afrodita.

Jacques Lacan hace mención del anterior mito en el Seminario VIII 

sobre la transferencia (1961) para explicar su teoría psicoanalítica particular, la 

cual se ve impregnada por la concepción platónica del deseo. Para Freud, Eros 

representaba la lívido, la pulsión sexual y generadora que mueve a los sujetos 

a establecer unidades mayores que trasciendan los límites y confines de su 

existencia; por ende, es un impulso hacia la autoperpetuación. No obstante, 

Lacan resalta el factor del lenguaje en el desarrollo y expresión psicosexual; es 

decir, el deseo no puede reducirse a pulsiones libidinales biológicas, sino que 

se ve mediado por el orden de lo simbólico, de las imágenes y las fantasías que 

construyen un objeto parcial de deseo —objet petit a— que no puede ser 

fielmente representado, sino que se conjuga en el orden imaginario del otro 

(ego) (Lacan, 1987). El deseo, tal como Eros, se ve atravesado por la

4. Ver «Más allá del principio del placer» de Sigmund Freud.

Joseph Paelinck
Eros , 1820

óleo sobre tela
142,2 x 113 cm

(detalle)



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |82

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

necesidad, demanda, y la falta, donde el significante faltante es constitutivo del 

sujeto.

El deseo emerge de un objeto cuya falta genera un movimiento hacia 

afuera, pero este objeto no existe en el mundo empírico, de lo tangible, es decir, 

"el a, soporte del deseo en el fantasma, no es visible en lo que constituye para 

el hombre la imagen de su deseo" (Lacan, 2006; p. 51). En cambio, el objet a es 

una paradoja: "ese objeto paradójico, único, especificado, que llamamos 

objeto a" (Lacan, 1987; p. 276). El objet a es un «objeto» paradójico en su 

esencia debido a la relación entre su surgimiento y su pérdida. Žižek clarifica 

esto al decir que: "esta coincidencia de surgimiento y pérdida apunta, desde 

luego, a la paradoja fundamental del objet petit a de Lacan, que precisamente 

surge como algo que se ha perdido" (Žižek, 2011; p. 19). Lacan habla de la 

importancia de lo oculto a simple vista, algo que refiere Ronald Barthes en su 

comentado ensayo sobre el «striptease» en el libro de Mitologías. Pues “está 

fundado en una contradicción: desexualiza a la mujer en el mismo momento en 

que la desnuda” (Barthes, 1999; p. 82). Dicho de otra forma, “en ausencia de 

dialéctica, la dialéctica entre la ropa y la desnudez, el deseo se destruye junto 

con el potencial del placer” (Mathews, 2022). 

Considerando lo anterior, no es de extrañar que los astutos 

compositores se interesasen más por conjugar y «jugar» con roles y 

expectativas sociales, así como con figuras que posibilitan la interacción 

(conflictiva o no) entre los distintos personajes. Al respecto, Lacan, según 

Schuster (2016), también destaca estos placeres del amor cortés por cuanto 

"pertenecen a la esfera del foreplay" (p. 137), tratándose de la tensión del 

Vorlust freudiano que "persiste en oposición al propósito del principio del 

placer". El propio Freud llegó a comentar que "se necesita de un obstáculo, y 

allí donde las resistencias naturales a la satisfacción no han sido suficientes, 

los hombres siempre han establecido normas convencionales para poder 

gozar del amor” (Freud, 2014).

 Lo antes recalcado enfatiza aún más que el anhelo de plenitud es 

inherentemente una paradoja desde la perspectiva psicoanalítica: es un 

anhelo que se extingue o se derrite cuando se tiene en las manos. Esto es algo 

de lo que hablaba la ensayista y poeta Anne Carson. De acuerdo a la autora, 

Safo de Lesbos en uno de sus poemas pone de manifiesto que Eros es un 

verbo que fluye entre personajes que no se mueven y mantienen su posición 

triangular, un verbo que flota sobre el «ahora» y el «entonces», sobre la 

«distancia» y la «confusión» (Carson, 2015). La irrupción impide el 

acercamiento irrevocable, difiriéndolo a fin de que el movimiento del Eros 

perdure.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |83

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

No obstante, lo inaprensible y contradictorio del deseo no es el único 

problema que se interpone a la plenitud, sino lo que implicaría a su vez su 

acometido, de acuerdo al pensamiento feminista y queer. En otras palabras, la 

Unidad como fin último no es ajeno a las construcciones y políticas del género.

2. La hegemonía del Uno 

Luce Irigaray ha sido una pensadora que ha ofrecido grandes aportes al 

feminismo de la segunda ola, y estos aportes siguen haciendo eco en el 

presente. Irigaray destaca por ser lingüista y psicoanalista, siguiendo los pasos 

de Freud y Lacan, hasta que rompe con sus concepciones falogocentristas en 

su tesis de doctorado titulada como Espéculo de la otra mujer de 1974.

Si bien se trata de una feminista polémica al enfocarse en la diferencia 
5

sexual o la subjetividad sexuada,  su análisis de las relaciones íntimas conlleva 

una crítica aguda a la noción de la plenitud y unidad como fin del deseo. El 

énfasis puesto sobre la diferencia sexual y la alteridad constituyen la base de 

una ética amorosa que contrasta con la dominación del Uno. Ontológicamente 

hablando, el Uno se relaciona con la hegemonía del significante universal 

disfrazado de «neutro gramatical». En este sentido, Irigaray rechaza la 

dialéctica hegeliana que implica una tensión y movilización hacia el Espíritu 

absoluto (que se constituye como el significante neutro universal), por cuanto 

este esquema conlleva que la identidad de cada término de la relación 

dependa de la identidad del otro término (Irigaray, 2007). Considerando lo 

anterior, la dialéctica amo-esclavo, vinculada a la lógica del reconocimiento, 

solo puede abrir paso a la dominación imperialista de lo masculino sobre lo 

femenino, dado el carácter patriarcal de las sociedades contemporáneas. 

En consecuencia, la narrativa de la fusión de las dos mitades revela en 

su ontología el poder del significante «neutro», del «nosotros», pues esta 

unidad hegemónica subsume toda diferencia y alteridad bajo su conjugación. 

Es por ello que las relaciones heteronormativas han supuesto la supresión de 

la identidad de las mujeres, algo que comenta igualmente Simone de Beauvoir 

en El segundo sexo. Irigaray denuncia que el modelo de la unidad o fusión en el 

amor implica la objetivación del ser amado; si el fin del deseo es la posesión 

(recordando que esta posesión es deseable mientras no se realice), el amado 

queda reducido a un objeto y, por ende, una extensión del «yo» que confiere 

ese reconocimiento narcisista. 

5. Para saber más sobre la filosofía de la diferencia sexual de Irigaray, incluyendo sus críticas, 
ver Stone, A. (2006). Luce Irigaray and the philosophy of Sexual difference. Cambridge 
University Press.

Luce Irigaray
(Bélgica, 1930)



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |84

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

Según Irigaray, la pareja se apoya en proyecciones que no terminan de 

constituir un dos. Aunque lo femenino es representado como el «segundo 

sexo», por ende, el supuesto «dos» de la ecuación, Irigaray contesta “qué dos 

tan raro”; lo femenino ciertamente no es entendido como un uno, “sobre todo 

no una. Dejemos el uno para ellos. El privilegio, la dominación, el solipsismo 

del uno: también del sol” (Irigaray, 2009; p. 156). En cambio, lo femenino es 

ausencia y falta. Interpelando el falogocentrismo en el mythos del andrógino: si 

la diferencia sexual condensada en la pareja permite que Dos se conviertan en 

Uno, es porque el segundo uno de la ecuación (el término femenino) realmente 

no es uno, sino un no uno; es decir, algo que se proyecta como cero. La 

proyección de la otredad femenina como cero es necesaria para que el Uno 

hegemónico y antropofágico prevalezca (Brilmyer et al., 2019). Por ende, si se 

reformulara la pareja entendida como una ecuación, la ecuación resultante 

sería 1 + 1(0) = 1.

Enlazando las objeciones antes tratadas, es decir, la importancia de la 

distancia y falta en el deseo, y el problema político del amor como fusión, 

parecen indicar que los anhelos de totalidad y plenitud no son solo una 

imposibilidad, sino que no son fines que deban perseguirse en primera 

instancia, pues supone reproducir una lógica propietarista donde el otro y su 

alteridad es subsumido bajo el yugo de la mismidad masculina. Sin embargo, 

en este artículo no se pretenderá rehusar de la pareja como estructura, sino 

que se tomará otra ruta. El esbozo sobre la metafísica de la totalidad y la 

unidad, tal como sus críticas, hasta el momento parecen enmarcarse dentro de 

la lógica del Uno (1), que representa la fusión de los amantes, y del Tres (3), 

que representa la triangularidad del deseo, su diferimiento e interrupción por 

un obstáculo o rival; sin embargo, conviene remontarse la interrogante del 

principio sobre «¿qué papel juega el “dos”?». 

3. Dos y cero 

En su crítica al posestructuralismo de Deleuze y Guattari, Irigaray 

señala que la red —rizoma— de la multiplicidad es una mera fachada del Uno, 

en tanto que lo relacional se antepone al punto de vista subjetivo, socavando el 

«límite relacional» que establece la lógica del dos sexuado o la diferencia 

sexual —entre el Yo y el Otro—, al asumir una posición neutra indiferenciada 

(Jones, 2011). Aunque Irigaray ha demostrado una gran agudeza en su 

pensamiento, la concepción de la autora sobre un «dos» (metafísico y 

concreto) que presume siempre una polaridad y diferencia sexual como punto 

de partida ha sido problematizado por autores posteriores. Esta concepción no 

sólo asume que los sexos o géneros están reducidos a dos, sino que es



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |85

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

condición necesaria que personas de distintos sexos entre en relación para 

que la diferencia sea constituida dentro de la relación. Como es de esperar, 

este planteamiento es criticado por implicar una naturalización de categorías 

rígidas de género, así como una reafirmación de la heterosexualidad universal, 

además de invisibilizar otras diferencias, como la racial (Candiotto y De 

Jaegher, 2021). 

En este punto, habría que interrogar si es posible imaginar un concepto 

del «dos» que no dependa de una «complementariedad» o «dualidad» 

discursiva a priori. En otras palabras, ¿puede el «dos» anteponerse a una 

subjetividad o modo de ser? En el primer apartado sobre el Eros y el 

diferimiento, se habló sobre cómo las reglas y figuras geométricas que 

adquieren los encuentros amorosos parecen ser parte esencial de dichas 

tramas. Por ende, es factible pensar tanto lo relacional como lo subjetivo 

también en su despliegue a partir de estructuras o formas aritméticas y 

geométricas, aunque conviene no limitar el pensamiento matemático a 

Occidente.

Irigaray también destaca por haber discutido con seriedad sobre el 

pensamiento Oriental, y es posible encontrar en este otro modo de pensar el 

dos o la dualidad. Brilmyer et al. (2019) en su exposición sobre la ontología de 

la pareja intentan desvelar un «dos» que sea radicalmente dos y no se vea 

subsumido por el Uno, recurriendo a la idea del yingyang. Aquí, el yinyang 

están inexorablemente ligados al Dao, la idea inaprensible del origen del 

cosmos del que desprende toda realidad. El yinyang, según el Daodejing 

designa la interminable interrelación del ser (有 you), representado como uno 

[1] y el no ser (無 wu), representado como cero [0]. Dado que el Dao es un yin y 

un yang, sin ser el Dao el resultado de la suma de estos, la ecuación del Dao 

vendría a ser 1 + 1(0) ≠ 1.

De acuerdo a los autores, hay varias razones para que la ecuación del 

Dao sea 1 + 1(0) ≠ 1, la primera es que el yin y el yang deben estar presentes a 

la vez en su diferencia para que el Dao sea. La segunda razón, es que tanto el 

yin como el yang son en sí mismos Dao, pues lo refleja su similitud 

diferenciadora. Es más, el aura indescriptible que rodea al yin y al yang se debe 

a que son diferentes e iguales a la vez. Es por ello que los mismos operan de 

acuerdo a una relación que es mejor descrita como «trans dualista», 

evadiendo así de una noción esencialista y categórica de la diferencia.

El cero es un número que puede resultar relevante para pensar un dos 

que se quede como dos. En primer lugar, el cero [0] es el dígito que suele 

asociarse con la Otredad (Brilmyer et al., 2019). Es la cifra asociada a la 

«nada», al «no uno» y a no ser. Es por eso que, en el Dao, la negatividad del



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |86

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

cero precede a la subjetividad del uno. Lao Tse reafirma esto al decir que “el 

Dao engendra al uno. El uno engendra al dos. El dos engendra al tres. Y el tres 

engendra a las Diez Mil Cosas”. El Dao es cero y un uno, por lo que también es 

dos. El cero es a menudo representado en un término de la ecuación, pero 

matemáticamente también es potencialidad y vacío absoluto a la vez (xuanpin, 

玄牝). Ahora, si el Dao puede ser un plano donde el yin (y) yang se actualizan a 

la vez, ¿no serían igualmente el resultado de una virtualidad reductiva y 

totalizante?

4. Máquinas y agenciamientos

Si bien sigue siendo innegable el problema de la diferencia sexual 

previa en la noción de two-ness en Irigaray, y que pensar lo concretamente 

social desde el «dos» resulta reductivo igualmente, la antes referida pareja de 

pensadores puede ofrecer una vía para no totalizar el dos: en Mil Mesetas, 

Deleuze y Guattari argumentan en contra de pensar los agenciamientos 

maquínicos desde una lógica de la medición, y en su lugar, desde la absoluta 

diferencia, ya que “un agenciamiento es precisamente ese aumento de 

dimensiones en una multiplicidad que cambia necesariamente de naturaleza a 
6

medida que aumenta sus conexiones”  (Deleuze y Guattari, 2004; p. 14); es 

decir, las multiplicidades son siempre irreductibles en su composición. En este 

orden, ¿puede pensarse en lo dialógico como un tipo agenciamiento antes que 

en la expresión de lo binario? ¿Puede ser un agenciamiento que arropa unas 

diferencias y repeticiones indistintamente de los sujetos? Después de todo, 

“una multiplicidad no tiene ni sujeto ni objeto, sino únicamente 

determinaciones, tamaños, dimensiones […]” (Ibidem). 

Las multiplicidades, líneas y agenciamientos en el plano de inmanencia 

también pueden relacionarse al cero del Dao. Cuando se vislumbra una línea, 

se puede visualizar una distancia, un flujo, o algo que conecta; quizás se 

puedan visualizar dos puntos, pero ¿cuál sería «A» y cuál sería «B»? ¿Cuál es 

su trayectoria? El yinyang, más que dos puntos pueden ser una línea donde la 

distancia y la unidad se conjugan (Dao); una línea que excede las categorías 

de lo dual sin negarlo por entero (ergo, el fundamento de su transdualidad). Así 

como Deleuze enfatiza un «Otro» que es entendido como una multiplicidad 

estructural de posibilidades ajenas y que carece de rostro y nombre, el «Otro» 

del yinyang responde un término cambiante dentro de su lógica dialógica; el 

yinyang constantemente deviene otro. 

 

6. Para más relecturas de la diferencia sexual de Irigaray desde Deleuze y Guattari, se 
recomienda leer trabajos de Rosi Braidotti tales como Feminismo, diferencia sexual y 
subjetividad nómade.

Gilles Deleuze
(Francia, 1925-1995)



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |87

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

El cero evoca el espacio o el intermedio en la conjugación de las formas 

y de los afectos, pues como se desglosó en la primera sección, la distancia 

entre los amados es esencial para la propia existencia y continuidad del deseo 

en tanto que este se entienda como un movimiento hacia afuera (que viene 

siendo a su vez hacia dentro). La necesidad de un intermedio implica que la 

unidad no es solo una imposibilidad, sino que resulta indeseable en sí misma. 

Candiotto y De Jaegher (2021), apoyándose en Irigaray, describen el deseo 

como la necesidad de saber más, entendiendo que es imposible terminar de 

conocer a otra persona; el deseo es, en parte, conducente a un constante 

devenir: el deseo posibilita ciertas transformaciones. Pero, en lugar de 

vislumbrar el deseo de dos que deriva en un tres, conviene recordar que el dos 

ya parte del cero de la generación y la negatividad.

Desde un punto de vista de lo simbólico del lenguaje, remitiéndose de 

nuevo al estudio de la represión y la jouissance en Lacan, puede 

reinterpretarse el papel de la falta en el origen del deseo al restablecerse el 

papel de la negatividad generadora del Dao al ponerse la mirada el propio 

proceso dialógico como el sitio de esta experiencia afectiva. Si antes el 

postulado de que el deseo no surgiera a raíz del encuentro con un objeto 

reconocible parecía desmotivador, el concebir el deseo desde la misma 

interrelación fluida antes que subjetividades concisas y estables puede abrir 

puertas para pensar los bordes y números de las formas como un vacío-

totalidad que es motor de ciertas formas de afectarse (Schuster, 2016; p. 137). 

En oposición a la lectura usual de Deleuze, no sería necesario positivizar la 

negatividad del vacío para la producción del deseo.

Asimismo, cuando la posibilidad de ser dos se visualiza como un modo 

de devenir sin remitirse a subjetividades fijas, puede evadirse el problema de 

reducir al Otro a un mero objeto de posesión o proyección, pues la estructura 

emerge de y a su vez es condición para el despliegue de procesos, 

experiencias e interacciones donde los términos participantes se afectan 

radical e interminablemente entre sí. Son las afectaciones y los procesos que 

interceden en la distancia y cercanía recíproca de un lugar común lo que en 

parte permite que los términos puedan tomarse de las manos. Al desdibujar la 

conexión disyuntiva entre los términos, los procesos y movimientos cesan, 

mientras que los propios términos se cancelan; el poseer y fundirse en la 

unidad solo puede significar volver a la quietud y vacío de la muerte definitiva.  



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |88

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

a
Barthes, R. (1999). Mitologías (H. Schmucler, Trad.; 12.  ed.). Madrid. Siglo 

XXI.

Brilmyer, S.P., Trentin, F., & Xiang, Z. (2019). The Ontology of the Couple: Or, 

What Queer Theory Knows about Numbers. GLQ: A Journal of Lesbian 

and Gay Studies. Chicago. 25(2), 223-255.

Candiotto, L., & De Jaegher, H. (2021). Love in-between. The Journal of Ethics. 

New York. 25(4), 501-524.

Carson, A. (2015). Eros dulce y amargo (M. Rosenberg & S. López Medin, 

Trads.). Buenos Aires. Fiordo.

Deleuze, G., Guattari, F. (2004). Mil mesetas (J. V. Pérez, Trad.). Valencia. Pre-

textos.

Freud, S. (2014). On the universal tendency to debasement in the sphere of 

love. Redditch. Read Books Ltd.

Illouz, E. (2009). El consumo de la utopía romántica: El amor y las 

contradicciones culturales del capitalismo (M. V. Rodil, Trad.; Primera 

edición). Buenos Aires. Katz Editores.

Irigaray, L. (2009). Ese sexo que no es uno. Madrid. Ediciones AKAL.

Jones, E. R. (2011). Speaking at the limit: The ontology of Luce Irigaray's 

ethics, in dialogue with Lacan and Heidegger (Tesis doctoral, 

Universidad de Oregon).

Lacan, J. (1961). La transferencia. Seminario 8.

Lacan, J. (1987). El seminario de Jacques Lacan: Libro 11: Los cuatro 

conceptos fundamentales del psicoanálisis. Barcelona. Paidós Ibérica 

Ediciones S A.

Lacan, J. (2006). El seminario de Jacques Lacan: Libro 10: La angustia (E. 

Berenguer, Trad.). Buenos Aires. Editorial Paidós SAICF.

Mathews, P. D. (2022). The Symbolism of Clothing: The Naked Truth About 

Jacques Lacan. CLCWeb: Comparative Literature and Culture, 23(4), 8. 

Schuster, A. (2016). The trouble with pleasure: Deleuze and Psychoanalysis. 

Cambridge. MIT Press.

Zizek, S. (2011). El acoso de las fantasías. Madrid. Ediciones AKAL.

 

Referencias


