Ser dos: la distancia, el problema de la unidad
y la posibilidad de lo no-dual’

Yin y yang / imagen creada con la IA de www.canva.com
Kathiana Thomas’

Recibido: 30-06-2023 Investigadora independiente, Venezuela
Aceptado: 18-08-2023 kathryanna@gmail.com

Resumen: En el presente articulo se realizara se intentara deconstruir la ontologia del
«Uno» que precede a la pareja normativa al presentar el problema entre el deseo y la unidad
evidenciado en el psicoanalisis y la critica feminista de Irigaray. Sin embargo, en lugar de
renunciar a la pareja en lo ontoldgico y en lo social, se propone una relectura de la ontologia
dual de Irigaray a partir de la nocién del yinyang del daoismo y los agenciamientos
maquinicos de Deleuze y Guattari. En el ultimo apartado se esbozan algunas vias para
repensar el «dos» como una estructura de posibilidad que emerge desde la propia paridad
del cero.

Palabras clave: daoismo; dualidad; Irigaray; Deleuze; pareja; filosofia; ontologia; numeros;

androégino.

1. Ponenciapresentadaenel XIVSeminarioBordes: Elandrogino, paraisos perdidosy anhelode plenitud.
Celebrado los dias 17 al 19 de agosto 2023 en la ciudad de San Cristobal, Tachira- Venezuela. Disponible en:
https://www.youtube.com/watch?v=ANMiYUotVsw

2. Licenciada en Ciencias Politicas (Universidad Catolica del Tachira, Venezuela). Trabaja como traductora y
especialista en lenguaje. Codigo Orcid: https://orcid.org/0009-0009-2951-2900

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.79-88, ISSN:2244-8667 |79



Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

Being two: distance, the problem of unity
and the possibility of the non-dual

Abstract: This article will attempt to deconstruct the One-tology that precedes the normative
couple by presenting the problem between desire and unity as evidenced in psychoanalysis
and Irigaray's feminist critique. However, instead of leaving behind the ontological and social
couple, a re-reading of Irigaray's dual ontology is proposed on the basis of Daoism's notion of
yinyang and Deleuze and Guattari's machinic assemblages. The last section outlines some
ways to rethink the "two" as a structure of possibility that emerges from the very parity of zero.

Keywords: daoism; duality; Irigaray; Deleuze; coupledom; philosophy; ontology; numbers;
androgynous.

What was invoked was the possibility (largely lost) of a “dyadic”
logic in which everything coexisted and was not “overcome.”

—Pier Paolo Pasolini, Petrolio

Algo fascinante, pero que pocas veces detiene a pensar al lector, es como los poemas sobre
el amor apenas se conjugan con sujetos claramente identificados o identificables. Son
incontables las obras cuyos versos o parrafos se centran en aquel voluptuoso sentimiento, y
que a su vez encuentran innecesarias resaltar los atributos singulares de sus héroes
tocados por Eros.’ Alos ojos del lector, el amante suele verse sacudido de forma imprevista
por quien sera su objeto de afecto, a pesar de que no siempre queda tan claro cuales son las
cualidades unicas del amado; ¢ por qué este es irremplazable a ojos del amante? Puede que
antes deba preguntarse si el amado es verdaderamente irremplazable segun lo relatado en
aquellos versos.

Aunque no suele pensarse en las matematicas cuando de afectos se trata, lo cierto
es que el relato amoroso se ve atravesado por algunos numeros que se repiten en las
distintas tramas amorosas y trascienden las identidades de los propios personajes; dichos
nameros pueden ser el uno, el dos y el tan conflictivo fres. Sin embargo, de entre estos
nameros, en Occidente, el uno ha gozado de un privilegio notable, y el discurso amoroso
s6lo ha sido complice de este. El amado es considerado unico, siendo esto paradigmatico
del romanticismo, mientras que el anhelo de los amantes es volverse Uno (lllouz, 2009;
pp.28-29). Este discurso amoroso se remonta al mito del andrégino, en donde las mitades
separadas de una unidad previa persiguen reunirse.

3. Por ejemplo, de acuerdo al propio Dante, autor de la Divina Comedia, él sélo se encontr6 con Beatrice dos
veces en su vida, aunque es descrita como un alma virtuosa que lo empuja a renovar su fe. También es descrita
comoincreiblemente bella, sin dar muchos detalles de sus rasgos particulares.

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.79-88, ISSN:2244-8667 80



Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

Esta primacia de la unidad en el amor no puede entenderse como un
despliegue del orden natural de la experiencia afectiva. En su lugar, cabe
preguntarse también qué sucede con la «triangulacion» del deseo sobre la cual
tantos relatos y poemas se asienta, y qué papel le corresponde al «dos» dentro
de esageometria del deseo.

Ante dichas interrogantes, se recurrira al psicoanalisis de Lacan para
resaltar las paradojas entre el deseo y la plenitud, asi como a autoras
feministas como Irigaray para explicar la problematica de pensar la afectividad
desde la totalidad y privilegiar el Uno. Luego, se intentara sortear las
limitaciones y problemas en la ontologia de Irigaray recurriendo a los aportes
del daoismo y los agenciamientos de Deleuze y Guattari. Con ello, se espera
mostrar el dos como figura geométrica que ayuda a repensar la afectividad
alejada de las nociones reductivas de totalidad, plenitud, e individualidad.

1. Eros, falta y diferimiento

Hablar del deseo implica hablar de paradojas y laberintos inescapables,
haciendo de este impulso algo tan avasallador como inaprensible y que,
dependiendo del autor o pensador, es lo que inspira el amor. Este impulso ha
sido representado tanto en el imaginario colectivo occidental como en el
psicoanalisis como Eros." Eros parte de griego antiguo « Epwc¢», y era el
nombre del dios que representa tanto el «deseo» como la «falta». Siendo algo
usual en la literatura griega antigua, el nacimiento de este dios cuenta con
diversas versiones, destacandose la version del mito presentado por Platon en
El Banquete: de acuerdo a Diotima, maestra de Sdécrates, Eros es el hijo
bastardo que la Riqueza tuvo con la Pobreza en la boda de Afrodita.

Jacques Lacan hace mencion del anterior mito en el Seminario VIII
sobre la transferencia (1961) para explicar su teoria psicoanalitica particular, la
cual se ve impregnada por la concepcion platonica del deseo. Para Freud, Eros
representaba la livido, la pulsién sexual y generadora que mueve a los sujetos
a establecer unidades mayores que trasciendan los limites y confines de su
existencia; por ende, es un impulso hacia la autoperpetuacion. No obstante,
Lacan resalta el factor del lenguaje en el desarrollo y expresion psicosexual; es
decir, el deseo no puede reducirse a pulsiones libidinales bioldgicas, sino que
se ve mediado por el orden de lo simbdlico, de las imagenes y las fantasias que
construyen un objeto parcial de deseo —objet petit a— que no puede ser
fielmente representado, sino que se conjuga en el orden imaginario del otro
(ego) (Lacan, 1987). El deseo, tal como Eros, se ve atravesado por la

4. Ver «Mas alla del principio del placer» de Sigmund Freud.

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.79-88, ISSN:2244-8667

Joseph Paelinck
Eros (detalle), 1820
Oleo sobre tela
142,2 x 113 cm

81



Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

necesidad, demanda, y la falta, donde el significante faltante es constitutivo del
sujeto.

El deseo emerge de un objeto cuya falta genera un movimiento hacia
afuera, pero este objeto no existe en el mundo empirico, de lo tangible, es decir,
"el a, soporte del deseo en el fantasma, no es visible en lo que constituye para
elhombre laimagen de su deseo" (Lacan, 2006; p. 51). En cambio, el objet aes
una paradoja: "ese objeto paraddjico, unico, especificado, que llamamos
objeto a" (Lacan, 1987; p. 276). El objet a es un «objeto» paraddjico en su
esencia debido a la relacion entre su surgimiento y su pérdida. Zizek clarifica
esto al decir que: "esta coincidencia de surgimiento y pérdida apunta, desde
luego, a la paradoja fundamental del objet petit a de Lacan, que precisamente
surge como algo que se ha perdido" (Zizek, 2011; p. 19). Lacan habla de la
importancia de lo oculto a simple vista, algo que refiere Ronald Barthes en su
comentado ensayo sobre el «striptease» en el libro de Mitologias. Pues “esta
fundado en una contradiccion: desexualiza a la mujer en el mismo momento en
que la desnuda” (Barthes, 1999; p. 82). Dicho de otra forma, “en ausencia de
dialéctica, la dialéctica entre la ropa y la desnudez, el deseo se destruye junto
con el potencial del placer” (Mathews, 2022).

Considerando lo anterior, no es de extrainar que los astutos
compositores se interesasen mas por conjugar y «jugar» con roles y
expectativas sociales, asi como con figuras que posibilitan la interaccion
(conflictiva o no) entre los distintos personajes. Al respecto, Lacan, segun
Schuster (2016), también destaca estos placeres del amor cortés por cuanto
"pertenecen a la esfera del foreplay" (p. 137), tratandose de la tension del
Vorlust freudiano que "persiste en oposicion al propdsito del principio del
placer". El propio Freud llegé a comentar que "se necesita de un obstaculo, y
alli donde las resistencias naturales a la satisfaccién no han sido suficientes,
los hombres siempre han establecido normas convencionales para poder
gozardelamor” (Freud, 2014).

Lo antes recalcado enfatiza aun mas que el anhelo de plenitud es
inherentemente una paradoja desde la perspectiva psicoanalitica: es un
anhelo que se extingue o se derrite cuando se tiene en las manos. Esto es algo
de lo que hablaba la ensayista y poeta Anne Carson. De acuerdo a la autora,
Safo de Lesbos en uno de sus poemas pone de manifiesto que Eros es un
verbo que fluye entre personajes que no se mueven y mantienen su posicion
triangular, un verbo que flota sobre el «ahora» y el «entonces», sobre la
«distancia» y la «confusion» (Carson, 2015). La irrupcion impide el
acercamiento irrevocable, difiriéndolo a fin de que el movimiento del Eros
perdure.

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.79-88, ISSN:2244-8667 |82



Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

No obstante, lo inaprensible y contradictorio del deseo no es el unico
problema que se interpone a la plenitud, sino lo que implicaria a su vez su
acometido, de acuerdo al pensamiento feminista y queer. En otras palabras, la
Unidad como fin ultimo no es ajeno a las construcciones y politicas del género.

2. La hegemonia del Uno

Luce Irigaray ha sido una pensadora que ha ofrecido grandes aportes al
feminismo de la segunda ola, y estos aportes siguen haciendo eco en el
presente. Irigaray destaca por ser linguista y psicoanalista, siguiendo los pasos
de Freud y Lacan, hasta que rompe con sus concepciones falogocentristas en
su tesis de doctorado titulada como Espéculo de la otra mujerde 1974.

Si bien se trata de una feminista polémica al enfocarse en la diferencia
sexual o la subjetividad sexuada,’ su analisis de las relaciones intimas conlleva
una critica aguda a la nocion de la plenitud y unidad como fin del deseo. El
énfasis puesto sobre la diferencia sexual y la alteridad constituyen la base de
una ética amorosa que contrasta con la dominacion del Uno. Ontolégicamente
hablando, el Uno se relaciona con la hegemonia del significante universal
disfrazado de «neutro gramatical». En este sentido, Irigaray rechaza la
dialéctica hegeliana que implica una tensién y movilizacién hacia el Espiritu
absoluto (que se constituye como el significante neutro universal), por cuanto
este esquema conlleva que la identidad de cada término de la relacién
dependa de la identidad del otro término (Irigaray, 2007). Considerando lo
anterior, la dialéctica amo-esclavo, vinculada a la l6gica del reconocimiento,
solo puede abrir paso a la dominacién imperialista de lo masculino sobre lo
femenino, dado el caracter patriarcal de las sociedades contemporaneas.

En consecuencia, la narrativa de la fusién de las dos mitades revela en
su ontologia el poder del significante «neutro», del «nosotros», pues esta
unidad hegemonica subsume toda diferencia y alteridad bajo su conjugacion.
Es por ello que las relaciones heteronormativas han supuesto la supresion de
la identidad de las mujeres, algo que comenta igualmente Simone de Beauvoir
en El segundo sexo. Irigaray denuncia que el modelo de la unidad o fusién en el
amor implica la objetivacion del ser amado; si el fin del deseo es la posesion
(recordando que esta posesion es deseable mientras no se realice), el amado
queda reducido a un objeto y, por ende, una extension del «yo» que confiere
ese reconocimiento narcisista.

5. Para saber mas sobre la filosofia de la diferencia sexual de Irigaray, incluyendo sus criticas,
ver Stone, A. (2006). Luce Irigaray and the philosophy of Sexual difference. Cambridge
University Press.

n.° 29 (enero-junio 2025), pp.79-88

Luce Irigaray
(Bélgica, 1930)



Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

Segun Irigaray, la pareja se apoya en proyecciones que no terminan de
constituir un dos. Aunque lo femenino es representado como el «segundo
sexoy, por ende, el supuesto «dos» de la ecuacion, Irigaray contesta “qué dos
tan raro”; lo femenino ciertamente no es entendido como un uno, “sobre todo
no una. Dejemos el uno para ellos. El privilegio, la dominacion, el solipsismo
del uno: también del sol” (Irigaray, 2009; p. 156). En cambio, lo femenino es
ausencia y falta. Interpelando el falogocentrismo en el mythos del andrégino: si
la diferencia sexual condensada en la pareja permite que Dos se conviertan en
Uno, es porque el segundo uno de la ecuacion (el término femenino) realmente
no es uno, sino un no uno; es decir, algo que se proyecta como cero. La
proyeccion de la otredad femenina como cero es necesaria para que el Uno
hegemaonico y antropofagico prevalezca (Brilmyer et al., 2019). Por ende, si se
reformulara la pareja entendida como una ecuacion, la ecuacion resultante
seria1+1(0)=1.

Enlazando las objeciones antes tratadas, es decir, la importancia de la
distancia y falta en el deseo, y el problema politico del amor como fusion,
parecen indicar que los anhelos de totalidad y plenitud no son solo una
imposibilidad, sino que no son fines que deban perseguirse en primera
instancia, pues supone reproducir una logica propietarista donde el otro y su
alteridad es subsumido bajo el yugo de la mismidad masculina. Sin embargo,
en este articulo no se pretendera rehusar de la pareja como estructura, sino
que se tomara otra ruta. El esbozo sobre la metafisica de la totalidad y la
unidad, tal como sus criticas, hasta el momento parecen enmarcarse dentro de
la I6gica del Uno (1), que representa la fusidn de los amantes, y del Tres (3),
que representa la triangularidad del deseo, su diferimiento e interrupcion por
un obstaculo o rival; sin embargo, conviene remontarse la interrogante del
principio sobre «¢ qué papel juega el “dos”?».

3. Dos y cero

En su critica al posestructuralismo de Deleuze y Guattari, Irigaray
senala que la red —rizoma— de la multiplicidad es una mera fachada del Uno,
en tanto que lo relacional se antepone al punto de vista subjetivo, socavando el
«limite relacional» que establece la l6gica del dos sexuado o la diferencia
sexual —entre el Yo y el Otro—, al asumir una posicién neutra indiferenciada
(Jones, 2011). Aunque Irigaray ha demostrado una gran agudeza en su
pensamiento, la concepcion de la autora sobre un «dos» (metafisico y
concreto) que presume siempre una polaridad y diferencia sexual como punto
de partida ha sido problematizado por autores posteriores. Esta concepcion no
s6lo asume que los sexos o géneros estan reducidos a dos, sino que es

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.79-88, ISSN:2244-8667 |84



Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

condicion necesaria que personas de distintos sexos entre en relacién para
que la diferencia sea constituida dentro de la relacién. Como es de esperar,
este planteamiento es criticado por implicar una naturalizacion de categorias
rigidas de género, asi como una reafirmacion de la heterosexualidad universal,
ademas de invisibilizar otras diferencias, como la racial (Candiotto y De
Jaegher, 2021).

En este punto, habria que interrogar si es posible imaginar un concepto
del «dos» que no dependa de una «complementariedad» o «dualidad»
discursiva a priori. En otras palabras, ¢puede el «dos» anteponerse a una
subjetividad o modo de ser? En el primer apartado sobre el Eros y el
diferimiento, se habldé sobre cémo las reglas y figuras geométricas que
adquieren los encuentros amorosos parecen ser parte esencial de dichas
tramas. Por ende, es factible pensar tanto lo relacional como lo subjetivo
también en su despliegue a partir de estructuras o formas aritméticas y
geométricas, aunque conviene no limitar el pensamiento matematico a
Occidente.

Irigaray también destaca por haber discutido con seriedad sobre el
pensamiento Oriental, y es posible encontrar en este otro modo de pensar el
dos o la dualidad. Brilmyer et al. (2019) en su exposicion sobre la ontologia de
la pareja intentan desvelar un «dos» que sea radicalmente dos y no se vea
subsumido por el Uno, recurriendo a la idea del yingyang. Aqui, el yinyang
estan inexorablemente ligados al Dao, la idea inaprensible del origen del
cosmos del que desprende toda realidad. El yinyang, segun el Daodejing
designa la interminable interrelacion del ser (& you), representado como uno
[1]y el no ser (& wu), representado como cero [0]. Dado que el Dao es un yiny
un yang, sin ser el Dao el resultado de la suma de estos, la ecuacion del Dao
vendriaaser1+1(0) #1.

De acuerdo a los autores, hay varias razones para que la ecuacion del
Daosea1+1(0) # 1, laprimeraes que el yiny el yang deben estar presentes a
la vez en su diferencia para que el Dao sea. La segunda razén, es que tanto el
yin como el yang son en si mismos Dao, pues lo refleja su similitud
diferenciadora. Es mas, el aura indescriptible que rodea al yiny al yang se debe
a que son diferentes e iguales a la vez. Es por ello que los mismos operan de
acuerdo a una relacion que es mejor descrita como «trans dualistay,
evadiendo asi de una nocion esencialista y categorica de la diferencia.

El cero es un numero que puede resultar relevante para pensar un dos
que se quede como dos. En primer lugar, el cero [0] es el digito que suele
asociarse con la Otredad (Brilmyer et al., 2019). Es la cifra asociada a la
«naday, al «<no uno» y a no ser. Es por eso que, en el Dao, la negatividad del

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.79-88, ISSN:2244-8667

85



Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

cero precede a la subjetividad del uno. Lao Tse reafirma esto al decir que “el
Dao engendra al uno. El uno engendra al dos. El dos engendra al tres. Y el tres
engendra a las Diez Mil Cosas”. El Dao es cero y un uno, por lo que también es
dos. El cero es a menudo representado en un término de la ecuacion, pero
matematicamente también es potencialidad y vacio absoluto a la vez (xuanpin,
FK4t). Ahora, si el Dao puede ser un plano donde el yin (y) yang se actualizan a
la vez, ¢no serian igualmente el resultado de una virtualidad reductiva y
totalizante?

4. Maquinas y agenciamientos

Si bien sigue siendo innegable el problema de la diferencia sexual
previa en la nocion de two-ness en Irigaray, y que pensar lo concretamente
social desde el «dos» resulta reductivo igualmente, la antes referida pareja de
pensadores puede ofrecer una via para no totalizar el dos: en Mil Mesetas,
Deleuze y Guattari argumentan en contra de pensar los agenciamientos
maquinicos desde una légica de la medicion, y en su lugar, desde la absoluta
diferencia, ya que “un agenciamiento es precisamente ese aumento de
dimensiones en una multiplicidad que cambia necesariamente de naturaleza a
medida que aumenta sus conexiones™ (Deleuze y Guattari, 2004; p. 14); es
decir, las multiplicidades son siempre irreductibles en su composicion. En este
orden, ;puede pensarse en lo dialégico como un tipo agenciamiento antes que
en la expresion de lo binario? ; Puede ser un agenciamiento que arropa unas
diferencias y repeticiones indistintamente de los sujetos? Después de todo,
‘una multiplicidad no tiene ni sujeto ni objeto, sino uUnicamente
determinaciones, tamarios, dimensiones|...]” (Ibidem).

Las multiplicidades, lineas y agenciamientos en el plano de inmanencia
también pueden relacionarse al cero del Dao. Cuando se vislumbra una linea,
se puede visualizar una distancia, un flujo, o algo que conecta; quizas se
puedan visualizar dos puntos, pero ¢ cual seria «A» y cual seria «B»? ;Cual es
su trayectoria? El yinyang, mas que dos puntos pueden ser una linea donde la
distancia y la unidad se conjugan (Dao); una linea que excede las categorias
de lo dual sin negarlo por entero (ergo, el fundamento de su transdualidad). Asi
como Deleuze enfatiza un «Otro» que es entendido como una multiplicidad
estructural de posibilidades ajenas y que carece de rostro y nombre, el «Otro»
del yinyang responde un término cambiante dentro de su logica dialogica; el
yinyang constantemente deviene ofro.

Gilles Deleuze
(Francia, 1925-1995)

6. Para mas relecturas de la diferencia sexual de Irigaray desde Deleuze y Guattari, se
recomienda leer trabajos de Rosi Braidotti tales como Feminismo, diferencia sexual y
subjetividad némade.

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.79-88, ISSN:2244-8667 |86



Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

El cero evoca el espacio o el intermedio en la conjugacion de las formas
y de los afectos, pues como se desglosé en la primera seccion, la distancia
entre los amados es esencial para la propia existencia y continuidad del deseo
en tanto que este se entienda como un movimiento hacia afuera (que viene
siendo a su vez hacia dentro). La necesidad de un intermedio implica que la
unidad no es solo una imposibilidad, sino que resulta indeseable en si misma.
Candiotto y De Jaegher (2021), apoyandose en Irigaray, describen el deseo
como la necesidad de saber mas, entendiendo que es imposible terminar de
conocer a otra persona; el deseo es, en parte, conducente a un constante
devenir: el deseo posibilita ciertas transformaciones. Pero, en lugar de
vislumbrar el deseo de dos que deriva en un tres, conviene recordar que el dos
ya parte del cero de la generacion y la negatividad.

Desde un punto de vista de lo simbdlico del lenguaje, remitiéndose de
nuevo al estudio de la represidbn y la jouissance en Lacan, puede
reinterpretarse el papel de la falta en el origen del deseo al restablecerse el
papel de la negatividad generadora del Dao al ponerse la mirada el propio
proceso dialégico como el sitio de esta experiencia afectiva. Si antes el
postulado de que el deseo no surgiera a raiz del encuentro con un objeto
reconocible parecia desmotivador, el concebir el deseo desde la misma
interrelacion fluida antes que subjetividades concisas y estables puede abrir
puertas para pensar los bordes y numeros de las formas como un vacio-
totalidad que es motor de ciertas formas de afectarse (Schuster, 2016; p. 137).
En oposicién a la lectura usual de Deleuze, no seria necesario positivizar la
negatividad del vacio para la produccion del deseo.

Asimismo, cuando la posibilidad de ser dos se visualiza como un modo
de devenir sin remitirse a subjetividades fijas, puede evadirse el problema de
reducir al Otro a un mero objeto de posesion o proyeccion, pues la estructura
emerge de y a su vez es condicion para el despliegue de procesos,
experiencias e interacciones donde los términos participantes se afectan
radical e interminablemente entre si. Son las afectaciones y los procesos que
interceden en la distancia y cercania reciproca de un lugar comun lo que en
parte permite que los términos puedan tomarse de las manos. Al desdibujar la
conexion disyuntiva entre los términos, los procesos y movimientos cesan,
mientras que los propios términos se cancelan; el poseer y fundirse en la
unidad solo puede significar volver a la quietud y vacio de la muerte definitiva.

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.79-88, ISSN:2244-8667 87



Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

Referencias

Barthes, R. (1999). Mitologias (H. Schmucler, Trad.; 12.* ed.). Madrid. Siglo
XXI.

Brilmyer, S.P., Trentin, F., & Xiang, Z. (2019). The Ontology of the Couple: Or,
What Queer Theory Knows about Numbers. GLQ: A Journal of Lesbian
and Gay Studies. Chicago. 25(2), 223-255.

Candiotto, L., & De Jaegher, H. (2021). Love in-between. The Journal of Ethics.
New York. 25(4), 501-524.

Carson, A. (2015). Eros dulce y amargo (M. Rosenberg & S. Lépez Medin,
Trads.). BuenosAires. Fiordo.

Deleuze, G., Guattari, F. (2004). Mil mesetas (J. V. Pérez, Trad.). Valencia. Pre-
textos.

Freud, S. (2014). On the universal tendency to debasement in the sphere of
love. Redditch. Read Books Ltd.

lllouz, E. (2009). El consumo de la utopia romantica: El amor y las
contradicciones culturales del capitalismo (M. V. Rodil, Trad.; Primera
edicidon). Buenos Aires. Katz Editores.

Irigaray, L. (2009). Ese sexo que no es uno. Madrid. Ediciones AKAL.

Jones, E. R. (2011). Speaking at the limit: The ontology of Luce lIrigaray's
ethics, in dialogue with Lacan and Heidegger (Tesis doctoral,
Universidad de Oregon).

Lacan, J. (1961). La transferencia. Seminario 8.

Lacan, J. (1987). El seminario de Jacques Lacan: Libro 11: Los cuatro
conceptos fundamentales del psicoanalisis. Barcelona. Paidos Ibérica
Ediciones SA.

Lacan, J. (2006). El seminario de Jacques Lacan: Libro 10: La angustia (E.
Berenguer, Trad.). Buenos Aires. Editorial Paidés SAICF.

Mathews, P. D. (2022). The Symbolism of Clothing: The Naked Truth About
Jacques Lacan. CLCWeb: Comparative Literature and Culture, 23(4), 8.

Schuster, A. (2016). The trouble with pleasure: Deleuze and Psychoanalysis.
Cambridge. MIT Press.

Zizek, S. (2011). El acoso de las fantasias. Madrid. Ediciones AKAL.

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.79-88, ISSN:2244-8667 88



