Pintar de negro, alcanzar lo absoluto. La procesion
apofatica de Kazimir Malevich y Ad Reinhardt'

Ad Reinhardt / Pinturas negras / 1953-1967 / fuente:noshowmuseum.com

s 2
Recibido: 25-06-2023 . I?frandon Chacon
Aceptado: 20-08-2023 Investigador Independiente, Venezuela

brandonrchp@gmail.com

Resumen: La cima conceptual del desarrollo artistico de Kazimir Malévich (1879-1935) y Ad
Reinhardt (1913-1967) se plasmo en el Cuadrado Negro del primeroy en la serie de Pinturas
Negras del segundo. Llegaran alli mediante un conjunto de reflexiones tedricas que los
llevarian a sucesivas negaciones de su ascendiente pictorico hasta arribar a la que
consideraron su ultimidad visual: pintar de negro. Tal via negativa amasa el influjo del
pensamiento y escritos de autores misticos de corte apofatico de diferentes tiempos y
geografias. Asi, el propdsito de esta investigacion es transitar y articular las influencias
mistico-religiosas apofaticas con sus reflexiones propias y consecuencias pictoricas finales,
entendiendo que su trayecto reflexivo y pictérico consistiria en anular la representacion en
si, camino unico de alcanzar lo absoluto.

Palabras clave: Negro; Apofatico; Mistico; Negacion.

1. Ponencia presentadaen el XIV Seminario Bordes: Elandrégino, paraisos perdidos y anhelo de plenitud.
Celebradolosdias 17 al20 de agosto del 2023 enla ciudad de San Cristdbal, Tachira- Venezuela. Disponible en:
https://www.youtube.com/watch?v=2413FMshybU

2. Sociologo (UNELLEZ). ORCID: https://orcid.org/0009-0007-7235-9396

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103, ISSN:2244-8667 89



Brandon Chacén / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto

Painting in black, reaching the absolute
The Apophatic Procession of Kazimir Malevich and Ad Reinhardt

Abstract: The conceptual peak of the artistic development of Kazimir Malevich (1879-1935)
and Ad Reinhardt (1913-1967) was embodied in the Black Square of the former and in the
series of Black Paintings of the latter. They would arrive there through a series of theoretical
reflections that would lead them to successive negations of their pictorial ascendant until
they arrived at what they considered their visual ultimacy: painting in black. Such a negative
way amasses the influence of the thought and writings of mystical authors of apophatic cut
from different times and geographies. Thus, the purpose of this research is to transit and
articulate the mystic-religious apophatic influences with their own reflections and final
pictorial consequences, understanding that his reflective and pictorial journey would consist
of annulling representation itself, the only way to reach the absolute.

Keywords: Black; Apophatic; Mystic; Negation.
Breve incursion por los antecedentes pictoricos de Malévich y Reinhardt

Previo a exponer la relacion de los dos pintores con sus influencias misticas, es
pertinente saber sus antecedentes estilisticos. De donde vienen dara unos destellos de
continuidad y mayor sentido a su proceso que si saltamos de una vez a su parcial abandono.

Empezando por Malévich, su primer impacto artistico lo recibio de los iconos de los
pueblos en los que vivié en su nifiez debido a la itinerancia laboral de su padre. Estos...

[...] miraban desde las paredes. Cada casa tenia al menos un icono, a veces hasta
seis o diez. Eran el arte y la religion de los campesinos. Todos estaban pintados
sobre tablas o lienzos caseros. El "icono de la zarza ardiente" mantenia el fuego
alejado de la casa y la salud de los animales domésticos estaba en manos del "icono
de San Jorge" (Souter, 2008, p. 19).

Cada pueblo tenia su propio estilo pictérico, el cual pasaba de generacion en
generacion. Los pintores de iconos eran conocidos como bohmazy (en ucraniano, boh es
Dios y mazy refiere a pintar sobre una superficie). La vida campestre de todas estas villas
guardaba un encanto para Malévich, a diferencia del entorno fabril de las labores paternas.

Sus primeros estudios formales serian en Kiev como alumno del pintor realista Mykola
Pymonenko (1862-1912) de quien no recibiria tanta influencia como del impresionista
Oleksander Murashko (1815-1919). Mas tarde, se muda a Moscu a estudiar bajo la
direccion del también impresionista Fedor Rerberg (1865-1938) de 1905 a 1910. En todo
este tiempo, Kazimir no dejara de ahondar en el estudio de los iconos. De 1909 a 1913
empezara a elaborar sus propias sintesis componiendo obras de caracter figurativo
“pbasado en la solidez de los mejores lienzos de Cézanne, el simbolismo de Gauguin y la
fluidez del trazo de Matisse”. (Ibid., p. 77). De este ultimo tomara sus intereses fovistas.

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103, ISSN:2244-8667 |90



Brandon Chacén / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto

Sera en un viaje en 1912 de Moscu a San Petersburgo donde conocera a
un grupo de artistas (Mikhail Matiushin, Alexei Kruchenykh, Velimir Khlebnikov)
imbuidos de futurismo que lo introduciran, entre otros, a la teosofia de
Blavatsky y a los escritos de Ouspensky. Aqui comenzaria su viaje hacia el
cubo-futurismo y a ir tensando la abstraccién hasta sus limites. Tal vez sea E/
afilador de cuchillos (1913) la obra mas emblematica y pionera de este lapso.

Malévich dejaria atras su ascendente cubista y futurista al fundar el
suprematismo, pues si bien el cubismo y el futurismo son corrientes que ya no
copian la naturaleza y los objetos tal como son percibidos, aun sigue
tomandolos como punto de partida. Mientras el cubismo quiebra el objeto para
exponer sus multiples perspectivas en el plano, logrando una tensién estatica
disonante de las formas respecto a su original, el futurismo dinamiza el objeto
urbano, formandolo de energia y movimiento. Aqui la “la deformidad es el
resultado de la lucha interna de la intuicion dentro de la forma real” (Malévich,
citado en Andersen (ed.), 1968, p. 37). Asi, la deformacion/desvanecimiento de
la forma real “no sobrepasa los limites de la nada” (Ibid.).

Por su parte, Reinhardt comienza con unas pinturas que usa técnicas
formales del cubismo, siendo sus collages y otras obras ya bastante
abstractos. Pasa por una rapida etapa donde mezcla el expresionismo con un
espiritu surrealista, para luego acercarse al expresionismo abstracto
prevaleciente en su entorno experimentando con “campos de color”
caracteristicos de este movimiento (véase Mark Rothko, Barnet Newman,
Clyfford Still, entre otros), que luego combina con un variado juego pictorico de
figuras geométricas, especialmente rectangulos. Posteriormente simplifica
sus composiciones geomeétricas, les da mayor definicibn y empieza a
experimentar con las tonalidades de un mismo color (véase la “Serie Azul’ y la
“‘Serie Roja”). Mas tarde se separa de los canones del expresionismo
estadounidense dado que:

[...] renunci6 a las asociaciones extraestéticas en favor de un enfoque
purista. Reinhardt vacia sus pinturas de gestos deliberadamente, es
decir, de los signos del proceso creativo del artista, de su presencia activa
y su temperamento: también de deshizo de disefios que evoquen
relacion, de formas dinamicas y organicas [...] y de los colores vivos y
variados. Después de 1954, intentd sustraer todo color y linea usando
escalas de grises, haciéndolos incoloros e indistinguibles. A medida que
los tonos se acercaban, las lineas que los separaban se disolvian,
volviendo tales divisiones casi imperceptibles. Tanto el dibujo como el
color tendian a la invisibilidad, haciendo que el espectador se esfuerce
para distinguirlas, pues lo que se mantiene perceptible a primera vista es
un campo oscuro homogéneo. (Sandler, 1970, p. 230)

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103, ISSN:2244-8667

Kazimir Malévich
Ucrania,1879- Rusia,1935

Ad Reinhardt
New York, 1913-1967

91



Brandon Chacén / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto

A diferencia de Malévich, quien volveria a hacer pinturas no
suprematistas luego de los emblematicos Cuadrado Negro y el Blanco sobre
Blanco (1918), Reinhardt morira en medio de la indefinida elaboracion de sus
Pinturas Negras, a las cuales se dedicd de 1953 hasta su muerte en 1967,
convencido de que la pintura moderna en general iba encaminada a una
progresion negativa bajo una serie de sustracciones.

Via de Malévich

Como se menciond previamente, es en un viaje en 1912 a San
Petersburgo donde Malévich se encuentra con un ambiente artistico alentado
por corrientes mistico-negativas:

La vanguardia rusa presenta el discurso apofatico tanto en su sentido
filosofico/teoldgico como en su poética de lo sagrado, cuando, al negar
los canones clasicos y llegar mas alla del tiempo y el espacio, marco el
intento de "ver lo invisible" en las formulas del Vacio y la Nada de la
geometria sagrada y el simbolismo de la teologia mistica (Sakhno,
2021, p.4).

En Malévich, especialmente via el pintor y compositor Mijail Matiushin,
se produce un obcecamiento con la aproximacion teosofica de Piotr
Ouspensky (prosélito de la fundadora de la Sociedad Teosoéfica Helena
Blavatsky) y su comprension de la cuarta dimension, originalmente teorizada
por Charles Howard Hinton. Si bien habia ciertas diferencias en la
interpretacion de la cuarta dimension, habia un nucleo unanime de que ésta era
un espacio supra-sensorial infinito que invertia la concepcién de lo que era real
e irreal y lo que era logico e ilégico (de alli derivaria también la teoria
“transracionalista” de Kruchenykh y Khlebnikov, caracterizado por la nocion de
zaum) respecto a nuestra espacialidad tridimensional, la cual era considerada
ilusoria, o al menos parcial.

Dice Ouspensky en su Tertium Organum que nuestra tridimensionalidad
“no tiene y nunca ha tenido existencia real alguna, que fue una creacién de
nuestra fantasia, un fantasma, un espectro, un engafo, una ilusion éptica, lo
que usted guste, pero no una realidad” (Ouspensky, citado en Sarriugarte,
2014, p. 411) al menos en sentido de realidad unica, ya que en el mismo Tertium
afirma que “la materia es una seccion de algo; un imaginario y no existente algo.
Pero eso, de lo que la materia es una seccion, existe. Este es el mundo
cuatridimensionalreal” (Ouspensky, citado en Henderson, 2018, pp. 66-67).

Con esta negacion de la objetividad del mundo traspasada a una cuarta
dimensiénimperceptible e ilimitada, Malévich la deduce como una nada dotada

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103, ISSN:2244-8667 |92



Brandon Chacén / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto

de impulsos creadores que es a su vez el ser verdadero (idea de resonancia
budista), a la cual sélo el alma del artista preminente tendria el sentimiento
(“bajo el Suprematismo entiendo la supremacia de la emocién pura en el arte
creativo [...] porque el permanente y verdadero valor de la obra de arte [...]
reside solamente en el sentimiento expresado”, dice Malévich), la intuicion, la
clarividencia y el don de alcanzar la conciencia de la cuarta dimensién para
acceder a ellay revelarla, tal como creia su circulo vanguardista y como le fue
transmitido por Ouspensky.’

En concordancia, Malévich viene a decirnos que “como el humo, las
cosas han desaparecido; para ganar la nueva cultura artistica, el arte se
aproxima a la creacion como un fin en si mismo y como dominacion sobre las
formas de la naturaleza” (Malévich, citado en Andersen (ed.), 1968, p. 19).
Para él, el artista es un verdadero creador al deshacerse de la naturaleza, y
esto es posible cuando:

[...] liberamos todo nuestro arte de la materia vulgar y ensefiamos
nuestra consciencia a ver todo en la naturaleza no como formas vy
objetos reales, sino como masas materiales desde las que las formas
han de ser hechas, las cuales no tienen nada en comun con la
naturaleza. (Ibid., p. 25)

Crear desde la nada (la no-objetividad, le asignaria Malévich) mediante
laintuicién pura, emocional, es el propdsito del suprematismo. Sélo la creacion
artistica impulsada por el sentimiento puro puede invocar el en si misma de
ésta, sus “valores absolutos”. Malévich lo enfatiza al ratificar que “no puede ser
recalcado tan a menudo que los absolutos y verdaderos valores emergen sélo
de la creacioén artistica subconsciente o superconsciente” (Malévich, 1957,
p.100).

Si “todo lo que llamamos naturaleza, en el ultimo analisis, es producto
de laimaginacion” (Ibid., p. 20) y a la vez se le considera a la cuarta dimensién
lo absoluto verdadero pero incognoscible’ a la que el humano no puede
acceder tal vez con excepcidon de algunos artistas que tengan la capacidad

3. Para ampliar este punto de la excepcionalidad del artista y su concepcién como una suerte
de superhombre transvalorador de los canones artisticos via suprematismo, véase Gill, Ch.
(2014). An urge to take off from the earth”: how Malévich embodies the role of 'shamanic artist'
in his early career. North Street Review, 17, 53-62.

4. Escribe Ouspensky que espiritistas, ocultistas y tedsofos usan varios sinébnimos para
referirse a la cuarta dimension “como una especie de definicion general de los fenédmenos del
mundo extra-fisico [...] pero no explican lo que significa, y por lo que dicen solo puede
entenderse que la principal propiedad que atribuyen a la cuarta dimensién es la de la
'incognoscibilidad” (Ouspensky, citado en Sarriugarte, 2014, p. 412).

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103, ISSN:2244-8667

Kazimir Malévich
Cruz negra
1915, dleo sobre tela
79 x79 cm

93



Kazimir Malévich
Cuadrado negro sobre
cuadrado blanco
1915, 6leo sobre tela
79,5x79,5¢cm

Brandon Chacén / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto

perceptiva y espiritual para hacerlo... ;como poder representar esta
discordancia? 4 si niego la realidad de la naturaleza y la traspaso a algo que no
puedo conocer —la no-objetividad—, como al menos ilustrarla?

“Senti unicamente la noche dentro de mi y fue entonces que concebi al
nuevo arte, la cual llamé Suprematismo” (Ibid., p. 8).

En el afio 1913, en mi desesperado intento de liberar el arte del lastre de
la objetividad, me refugié en la forma cuadrada y exhibi una pintura que
consistia en nada mas que un cuadrado negro sobre un fondo blanco [...]
No fue un 'cuadrado vacio' el que exhibi, sino mas bien la sensacién de
no-objetividad (Ibid., p. 68).

Que Malévich haya optado por este modo de representacién (que
sintetizara en la formula “El cuadrado=sentimiento, el campo blanco=la nada
mas alla de este sentimiento”) no es espontaneo. Tanto Hinton como
Ouspensky piensan la cuarta dimensién como formas geométricas planas,
libres de gravedad y libres en su movimiento que atravesaban un espacio
bidimensional. Esto era una analogia imaginaria que implicaba que, si un ente
tridimensional llegara a aparecer en el mundo bidimensional, un ser de este
mundo sélo podria percibirlo de manera plana y no en su totalidad, puesto que
su capacidad no alcanzaria la aprehension de una dimension superior. Asi
mismo seria si un ser tridimensional llegara a captar un ente cuatridimensional,
lo “veriamos” parcialmente,’ como un signo, ya que nuestro espacio no nos
deja ver mas alla de estas tres dimensiones “ilusorias”.

Ahora bien, quien provee a Malévich las maneras de ilustrar estos
pensamientos es el arquitecto estadounidense Claude Bragdon, quien,
cuando traduce el Tertium con Nicholas Bessaraboff, da cuenta de la
impresionante similitud de sus ideas. No obstante, aquel es un libro puramente
filosofico. Es Bragdon quien, a su vez influenciado por Blavatsky, le da esta
resolucién pictérica. En su obra A Primer for Higher Space (The Fourth
Dimension), Bragdon la cita: “El mundo fenoménico recibe su culminacién y
reflejo del todo en el hombre. Por lo tanto, él es el cuadrado mistico —en este
aspecto metafisico—, el Tetraktys;® y se convierte en un cubo en el plano
creativo” (Bragdon, 1913, p. 59).

En dicho texto, Bragdon emplea al cuadrado como representacion del
hombre y su mundo fenoménico que mora en el cubo como el todo divino

5. Asumanera, Carl Sagan da una explicacién didactica de tales percepciones dimensionales
en https://www.youtube.com/watch?v=866a_tf5zBo

6. Véase la concepcion del Tetraktys en el pitagorismo.

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103, ISSN:2244-8667 94



Brandon Chacén / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto

arquetipico, haciendo la misma operacion analogica con la tercera y cuarta
dimension. Tal misticismo cuadriculado ha sido patrimonio allende la teosofia:

El cuadrado como figura asociada a lo mistico llevaba siglos utilizandose.
Conocido en la antigua China, la India y el mundo islamico, el cuadrado
magico es a la vez un procedimiento matematico de la imaginacion
arquitectonica y una proyeccion geomantica de lo divino. En la Edad
media y el Renacimiento se relaciono con la geomancia. Este cuadrado
magico represento historicamente la figura andrégina, y fue usado para
relacionar el cuerpo con el cosmos y el ambiente cosmico con el
construido (Briones, 2018, p. 6).

Asi elabora Malévich el Cuadrado Negro en 1915, arquetipo del
Suprematismo. Ahora, es preciso retomar que su circulo vanguardista estaba
en unaonda de discursos apofaticos. Ademas, él nunca dejé de interesarse por
los iconos rusos que habitaban las casas rurales de sus edades tempranas.’
De alli corre paralelo un pensamiento acerca de la divinidad con notables
afinidades con Plotino y Dionisio el Areopagita que en buen grado asimila a
propiedades de la cuarta dimension. Su concepcién de Dios sigue la misma
metodologia negativa que pretende, infructuosamente, alcanzar Su sentido
mediante negaciones.

Dios no puede tener sentido para el humano, ya que al alcanzarlo como
sentido ultimo el humano no alcanza a Dios, puesto que para él hay un
limite en Dios, o, para ser mas preciso, antes de Dios esta el limite de
todos los sentidos. Mas alla del limite esta Dios en quien no hay sentido.
Asi, en ultima instancia, todos los sentidos humanos dirigidos a significar
Dios estaran coronados por la carencia de sentido. Por consiguiente,
Dios es el no-sentido mas que alguno. Su no-sentido bebe ser visto como
no-objetivo en el absoluto limite final. Alcanzar la ultimidad es llegar a lo
no-objetivo. (Malévich, citado en Andersen (ed.), 1968, p. 204), (Enfasis
afnadido).

Es claro que, en tanto el Suprematismo es la operacion artistica de traer
figuras primarias (geométricas) para representar la sensacién de la no-
objetividad que a su vez es la verdadera realidad que “no puede ser concebida

7. Para nada es un detalle menor que en “La ultima exhibicién futurista 0—10” (diciembre de
1915 a enero de 1916, Petrogrado) donde Malévich expone por primera vez el Cuadrado
Negro, lo haya puesto en la esquina superior del lugar, sitio tradicionalmente reservado para
los iconos rusos en los hogares (la asi llamada “esquina roja”). Para una ilustracién de esta
tradicion véase “Elhombre enfermo” del pintor Vassily Maximov.

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103, ISSN:2244-8667

95



Ad Reinhardt
Sin titulo para X + X
1964, impresioén en papel
61 x50.8 cm

Brandon Chacén / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto

ni comprendida [...] y al mismo tiempo esa nada eterna existe” (Ibid., p. 195)”;
éste termina siendo la simultaneidad analoga del pensamiento de Malévich
acercade lodivino:

Mi pensamiento ha llegado a Dios, como reposo o no-existencia, al lugar

donde ya no hay ninguna forma de perfeccion. Cual es el objetivo de

todas las formas de perfeccion? La perfeccion contiene el limite de la
aproximacion a la nada como reposo inactivo. Asi es que Dios debe ser

(Ibid., p. 215).

En este sentido, empatizamos con Irina Sakhno cuando dice que “Dios
aparece en la forma del Cuadrado Negro” (6p. cit., p. 5) y que “el mundo
religioso, de acuerdo a Malévich, es el mundo del Absoluto incognoscible
donde la unién con Dios es s6lo posible mediante la negacion de la materiay la
objetividad” (Ibid., p.9).

Via de Reinhardt

El asi llamado “dogma” de arte-como-arte de Reinhardt es un continuo
de negaciones, una sucesion sustracciones fundamentales a la practica
artistica que fue adquiriendo mediante apropiaciones intelectuales’ de
raigambre apofatico. Sencillamente, en diversos escritos, Reinhardt va
despojando la realizacion pictorica de todas las cualidades posibles.

En Thereisjust one painting. Art-as-Art Dogma, Part Xlll, escribe:

Solo hay una direccidn, una medida, una ausencia de medida, una forma,
una ausencia de forma, una formula, una ausencia de férmula, una
formulacion. Sélo hay una imagen, una ausencia de imagen, un plano,
una profundidad, una planitud, un color, una ausencia de color, unaluz, un
espacio, un tiempo, una ausencia de tiempo (Lippard, 1981, p. 186)

En Art-as-Art:

El unico objetivo de los 50 anos del arte abstracto es presentar al arte-
como-arte y como nada mas, para convertirlo en lo unico que es,
separandole y definiéndole mas y mas, haciéndolo mas puro y vacio, mas
absoluto y exclusivo —no-objetivo, no-representacional, no-figurativo, sin-
imagen, no-expresionista, no-subjetivo. La unica manera de decir que es
el arte abstracto o el arte-como-arte, es decir lo que no es (Harrison,
Wood (eds.), 1992, p.806).

8. Adiferencia de Malévich, cuyas principales inspiraciones fueron mas locales y préximas a su
entorno (iconos rusos, Blavatsky, Ouspensky y a través de ellos Pseudo-Dionisio, budismo,
Eckhart...), Reinhardt fue un estudiante y profesor de arte neoyorquino que viajaba a los
lugares que tenian para él un interés artistico. Su acercamiento a sus influencias es mas
intelectual y contemplativo que el de Malévich, mas “a distancia”.

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103, ISSN:2244-8667 96



Brandon Chacén / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto

[..]

La historia de la pintura progresa desde el lienzo de una variedad de ideas
con una variedad de temas y objetos, a una idea con una variedad de
temas y objetos, a un tema con una variedad de objetos, a un objeto con
una variedad de temas, luego de un objeto con un tema a un objeto sin
ningun tema a un tema sin ningun objeto, luego a la idea de ningun objeto
y ningun temay ninguna variedad en absoluto (Ibid., p. 808)

[.]

Sin lineas o imaginaciones, sin formas, composiciones o
representaciones, sin visiones, sensaciones o impulsos, sin simbolos o
signos o empastes, sin decoraciones o colorantes o imagenes, sin
placeres ni dolores, sin accidentes o ready-mades, sin cosas, sin ideas,
sinrelaciones, sin atributos, sin cualidades (lbid., p. 809).

Asi mismo, en sus Doce reglas para una nueva academia (Lippard, 6p.
cit., pp. 140-141), define la sustraccion de algunas cualidades ya mencionadas
arriba y agrega otras nombradas a continuacion... nada de: texturas,
pinceladas o caligrafia, esbozos o dibujos, disefios, espacios, movimiento.’

Al menos para alguien enterado de los fundamentos, ya se pueden
percibir las afinidades con el Budismo Zen, el cual es una amalgama entre el
taoismo chino y el budismo mahayana indio. En el Tao Te Ching, Lao-Tsé nos
dice que “El Tao que puede expresarse/no es el Tao permanente / El nombre
que puede nombrarse/no es el nombre permanente” (Preciado Idoeta (ed.),
2006, p. 383), también “el gran cuadrado no tiene angulos/la gran vasija tarda
mucho en hacerse/el gran sonido raramente se oye / la gran imagen no tiene
forma/el Tao, en suinmensidad, no se puede describir” (Ibid., p. 423).

Cuando Reinhardt insiste en que solo hay una manera de consumar el
hecho pictérico nos remite al Dios/Uno que el hinduismo comparte a grandes
rasgos con otras expresiones apofaticas y con el neoplatonismo, pues:

[...] lo Uno se convierte en Muchos, y el unico Actor desempeia
innumerables papeles. Al final vuelve a ser el mismo sélo para
recomenzar el juego una vez mas: el Uno muere convirtiéndose en
Muchos, y los muchos mueren convirtiéndose en Uno (Watts, 1981, p. 53).

De nuevo vemos que /o que es, similar al ens realissimum, es o uno no-
caracterizable, indescriptible. Por eso Reinhardt nos pide una y otra vez des-
hacernos de todo, en una de sus clases dice que “si quieres quedarte sin nada,

9. Importante acotar que tanto para Malévich como para Reinhardt toda esta naderia, negacion
y vacuidad no conserva un sentido nihilista. Para ellos, como para el budismo y el tacismo,
toda esta nada tiene un impulso continuo creador infinito, una tabla rasa desde la cual empezar
de cero, asi como indica el arjé del hinduismo: El Brahman (de la raiz brih, “crecer”) ese
principio universal de espontaneidad creadora.

n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103

Ad Reinhardt
Pintura abstracta
1957, oleo sobre tela
274.3 x101.5cm



Brandon Chacén / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto

no puedes tener nada con qué empezar. Solo puedes hacer algo retirando
cosas” (Lippard, 6p. cit., p. 168).

Para acabar con las afinidades conceptuales y seguir con la contribucion
especificamente pictérica de Asia (podriamos cruzar negaciones por muchas
paginas mas), bastaria ahora con exponer respectivamente, un fragmento del
capitulo XIV del Tao Te Ching y otro del Sutra del Corazén:

Lomirasynoloves, Aqui en esta vaciedad no
sunombre eslo Invisible. hay forma, ni percepcion,
Lo escuchasynolooyes, ni nombre, ni concepto, ni
sunombre eslo Inaudible. conocimiento. Ningun ojo,
Lotientas y nolo tocas, oido, nariz, lengua, cuerpo
sunombre es lo Intangible. o mente. Ninguna forma,
Los tres no se pueden concebir, sonido, olor, sabor, tacto u
y asi se confundeny hacen uno. objetos.

(Preciado Idoeta (ed.), 6p. cit., p. 333) (citado en Smith, 1990, p.33)

Ahora bien, las Pinturas Negras,”” cuyas medidas son de 5x5 pies
(152.4 centimetros), estdn compuestas de tonos de negro mate apenas
perceptibles que matizan el lienzo en un orden de celdas de 3x3, o bien, 9
cuadriculas, generando la sensacion perceptiva de una cruz. Tales tonos
Reinhardt los lograba agregandole trementina al negro y agitando el recipiente
para diluirlo (pasado un tiempo, la parte densa quedaba abajo y la parte ligera y
aceitosa quedaba arriba, que era con la que pintaba) y lograr las diferentes
tonalidades. Asi iba trabajando sobre cada cuadricula a la luz natural hasta
conseguir el matiz deseado. Aunque el método de preparacion sea
ligeramente distinto, éste es el mismo resultado del modo oriental al frotar
barras de colores de tinta china en un recipiente con superficie plana para
friccionar y concava para reposar la tinta, la cual se diluye en la cantidad de
agua o trementina requerida para producir distintos tonos, brillos y densidades
de negro u otro color.

Respecto a la forma cruciforme, Reinhardt tenia en sus notas
personales una variedad de palabras inconexas que hacian referencia a ella
(Smith, 6p. cit., p. 35-36), en las que no se consigue asociacion con algun
sentido cristiano. Usualmente se toma como principal influencia conceptual de
tal composicion los mandalas,” los yantras, y los espejos TLV de la Dinastia

10. Pint6 un total de 25 cuadros y se dedicaria exclusivamente a ellos a partir de 1957.
11. Para mas sefias, véase su comic "A Portend of the Artist as a Yhung Mandala”.

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103, ISSN:2244-8667 |98



Brandon Chacén / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto

Han. No menos importante, otro elemento que impacté la praxis artistica de
Reinhardt fue la pintura paisajista china cuyo...

[...] secreto consiste en saber equilibrar la forma con el vacio y, sobre
todo, en saber cuando uno ha 'dicho' bastante. En efecto, el Zen no echa
a perder la impresion estética ni el sacuddn de satori mediante anadidos,
explicaciones, reflexiones y comentarios adicionales. Ademas, la figura
tan integramente relacionada a su espacio vacio da la sensacion de un
'maravilloso Vacio desde el cual el suceso brota repentinamente’ (Watts,
op.cit., 213)

Acostumbrado a la adjetivacion precisa, de ellas escribiria que son
“‘completas, autosuficientes, absolutas, racionales, perfectas, serenas,
silenciosas, monumentales y universales... Algunas no tienen forma, luz,
espacio ni tiempo, una 'nada equilibrada' sin explicaciones, ni significados, sin
nada que senalar o precisar". (Flam, s/f). Ademas, aprenderia de la pintura zen
la ligereza del trazo (al punto de que en las Pinturas Negras el trazo es
imperceptible) y la parsimonia de la hechura (Reinhardt esperaria semanas
para volver a pasar otra pincelada en un cuadro en la busqueda de su
pretendida articulacion tonal). Por otra parte, reafirmaria la figura cuadrada,
pues de inspiracion china nace su declaraciéon de que “el infinito es un
cuadrado sin angulos” (Ibid.).

En sintesis, tanto para uno como para el otro (asi como para Malévich),
laidea es generar una sensacion intuitiva directa, la cual s6lo se alcanza con el
minimalismo de formas totales y elementales como Uultimo limite
representativo. De alli que en la nocidn de hsiang se entienda que “cuanto mas
abstractas y des-particularizadas son las formas pictoricas, mas se aproximan
alaforma verdadera”. El satori, la activacion de sentimientos numinosos no se
logra con una miriada recargada de recursos y técnicas pictoricas, sino con el
minimalismo que la negacion sugiere.

Volvemos asi a la intuicion apofatica de que la ultimidad absoluta es una
llegada imposible e inacabada a la que, para poder acercarsele, hay que
desprenderse de todo. De alli otro continuum simpatico cuando en el Chieh
Tzu Yuan' se lee que “donde la pintura ha alcanzado la divinidad hay un fin de
la materia” y Reinhardt declara que “el fin siempre es el principio. El drama es
intentar alcanzar instantdneamente el fin al que no se puede llegar” (Lippard,
op. cit., p. 180). Ademas, las pinturas, también llamadas las Ultimate Paintings,

12. Manual de pintura publicado en China en 1679.

n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103

Ad Reinhardt
Ultima pintura n°19
1953-60, oleo sobre lienzo
109 x 109 cm



Brandon Chacén / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto

se pueden considerar una analogia representacional de la nocion budista de
sunyata.”

Para hablar de las Pinturas Negras en tanto experiencia numinosa
acudiremos a la siguiente anécdota: Thomas Merton, el monje trapense, era
intimo amigo de Reinhardt.” En julio de 1956, Merton le pide un cuadro para
contemplar y meditar en su ermita de la Abadia de Nuestra Sefiora de
Getsemani en Lexington, Kentucky; en 1957 retoma la peticion y Ad finalmente
se la envia. Consiste en un lienzo pequefio hecho con su tipica técnica de
negros superpuestos donde se aprecia dos rectangulos en la parte superior e
inferior central separados por una banda horizontal que atraviesa el cuadro por
el centro, formando el aspecto cruciforme. Asi expresaria el monje sus
primeras impresiones:

Cruz casi invisible sobre fondo negro. Como si estuviera inmersa en la
oscuridad e intentara salir de ella [...] tienes que esforzar la mirada para
ver la cruz. Uno debe apartarse de todo lo demas y concentrarse en la
imagen como si se mirara la noche a través de una ventana [...] Una
"imagen" sin rasgos que acostumbre la mente de inmediato a la noche de
la oracion y que ayude a dejar de lado imagenes triviales e inutiles que se
cuelan enlaoraciony la estropean (citado en Reed, 2015, p. 227).

Mas, tarde, Merton le dira a su amigo que su regalo es “de lo mas
religioso, devoto y latréutico” (Ibid.). Pocos para describir las evocaciones
misticas de las pinturas de Reinhardt como el monje trapense.

Consideraciones finales

En este texto nos hemos enfocando en las influencias apofaticos que
incidieron en la practica pictérica de los dos artistas, es decir, si bien recibieron
influjo de otros autores misticos (por ejemplo, Jacob Boehme y Pseudo-
Dionisio Areopagita respecto a Malévich y Meister Eckhart y San Juan de la
Cruz para Reinhardt), de éstos se apropiarian de manera conceptual. Ademas,
no es el propdsito hacer una mera prolongacioén de citas afines.

Practicamente todos los autores consultados afirman que Reinhardt
siempre hizo silencio o nego la explicita influencia mistica en sus pinturas e
incluso nego su interés por topicos religiosos. No obstante, en una entrevista
tres afos antes de su muerte, algo de esa actitud cede:

13. “Vacuidad que constituye la realidad ultima; sunyata no se ve como una negacion de la
existencia, sino mas bien como la indiferenciacion de la que surgen todas las entidades,
distinciones y dualidades aparentes”. (Encyclopedia Britannica)

14. Se conjetura que Merton fue en gran parte o totalmente responsable del contacto de
Reinhardt con el Budismo Zen y el misticismo cristiano.

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103, ISSN:2244-8667 100



Brandon Chacén / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto

Sé que puedo sonar religioso, tener una especie de fe en el arte o lo que
sea que eso sea [...] pero en el minuto en que empiezas a hacerlo de
manera positiva suena terrible [...] siempre he hablado negativamente de
todos modos. Eso también suena religioso, el tipo negativo de enfoque
teoldgico, donde nunca, especialmente en el ambito hebreo e islamico,
se precisaria a Dios; 0 en el minuto en que Le haces una cosa, no es El o
no es, o es una vulgarizacion (Phillips, 1964, p.17)

Por su parte, Malévich mas bien exacerbaria la dimension mistica de su
pensamiento, por lo que no queda ninguna duda respecto a tal ascendiente.
Ambos estaban convencidos de haber alcanzado el extremo fin Iégico de la
formay el arte abstracto en general. John Golding, respecto a Malévich, afirma
que “el Cuadrado Negro era el lienzo mas reductivista y de menos recursos
formales que habia sido producido hasta entonces” (Golding, 2004, p.60).
Reinhardt, respecto a una de las exposiciones de sus pinturas escribe que
“estas exposiciones han sido consideradas las exposiciones de pintura mas
'extremas' jamas mostradas [...] la pintura abstracta 'mas abstracta' de nuestro
tiempo” (citando en Smith, 6p. cit., p. 40). Almenos curioso también es que, con
un lenguaje de clara reminiscencia malévichtiana,” concebia sus Pinturas
Negras como "iconos sin iconografia, imagen, simbolo, signo del arte" (citado
en Corris, 2008, p. 165).

Visto lo visto, ahora podemos comprender que esta suerte de procesion
negativa es el analogo visual del proceso apofatico literario. Veamos.

El discurso apofatico, muy esquematicamente, opera asi: caracterizar o
adjetivar con rasgos sumamente abstractos y elementales al ente absoluto e
incognoscible que generalmente se asocia a Dios, a lo divino; para luego dar
cuenta que todo rasgo, referencia o significante pertenece a este mundo y que
nada puede nombrar a cabalidad al absoluto trascendente que sin embargo
contiene, arropay esta en el todo inmanente.

Cuando Lao-Tsé dice que “El Tao que puede expresarse no es el Tao
permanente”’® o Meister Eckhart escribe que “cuando alguien conoce algo en
Dios y le pone un nombre, esto no es Dios. Dios se halla por encima de [los]
nombres y de [la] naturaleza” (Eckhart, 2013, p. 661), lo que hacen es afirmar
para negar la afirmacion y asi sucesivamente dada su total incognoscibilidad.
Es como si yo, en una conversacién conmigo mismo, digo “Dios es amor”, pero

15. Aunque se pueda intuir con cierta obviedad, creo pertinente explicitar que Malévich fue una
de las influencias directamente pictdricas de Reinhardt.

16. Aqui da luz de otra de las tantas paradojas del discurso apofatico el de inmutabilidad-
mutabilidad

n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103

Ad Reinhardt
Pintura abstracta
1966, gouache / papel
22,6 x 11,7 cm



Brandon Chacén / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto

al darme cuenta de su absoluta trascendencia, incognoscibilidad y totalidad
(Dios no puede ser sélo amor, no puede tener soélo un rasgo particular) doy
cuenta que “Dios no es amor” y asi sucesivamente. En tal plano légico-
discursivo esta dialéctica es insoluble, por lo que el lenguaje (medio ontologico
del sentido) colapsa, se rompe, y por lo que al final de toda la progresién (que
es en lo que toda esta mistica culmina) lo que queda es el silencio, la
“oscuridad”, el “desierto”.

Analogamente, llevandolo a la representacion visual, se comprende
gue ninguna composicién pictorica logra captar a lo divino ultimo, por lo que el
estiramiento maximo de esta logica es recurrir a las formas mas abstractas y
puras posibles (generalmente asociado con lo geométrico) ya que la forma en
si, analogo al lenguaje en si, vendria siendo el medio ontologico de la
percepcion, por lo que Malévich y Reinhardt no pueden deshacerse de ella por
mas que lo pretendan, ya que no es posible.

En esta coincidentia oppositorum de querer negar la forma
prescindiendo de ella, pero a la vez acudirle necesariamente para representar
lo absoluto trascendente e incognoscible, tal I6gica dialéctica colapsa, y en su
desfallecimiento, como especie de ultima puesta, se deja como un cuadro de
color negro. Asi se “alcanza” lo absoluto.

Referencias

Andersen, T. (ed.). (1968). K.S. Malevich. Essays on Art 1915-1928 Vol. |.
Ringkgbing: Borgen.

Bragdon, C. (1913). A primer of Higher Space. Rochester: Manas Press.

Briones Alvarez, T. (2018). Claude Bragdon: el arquitecto de la cuarta
dimensioén. Trabajo Fin de Grado, E.T.S. Arquitectura (UPM). Archivo
Digital de la Universidad Politécnica de Madrid.

Corris, M. (2008). Ad Reinhardt. London: Reaktion Books
Eckhart, M. (2013). Tratados y sermones. Buenos Aires: Las cuarenta.

Flam, J. (s/f). Ad Reinhardt's Black Paintings, the Void, and Chinese Painting.
The Brooklyn Rail. https://brooklynrail.org/special/AD_REINHARDT/ad-and-
spirituality/ad-reinhardts-black-paintings-the-void-and-chinese-painting.

Golding, J. (2004). Caminos a lo absoluto. Madrid: Turner. Fondo de Cultura
Econdmica.

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103, ISSN:2244-8667 |102



Brandon Chacén / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto

Harrison Ch., Wood, P. (1992). Art in Theory 1900-1990. An Anthology of
Changing Ideas. Oxford: Blackwell.

Henderson, L. (2018). "Malevich, the Fourth Dimension, and the Ether of
Space One Hundred Years Later". In Celebrating Suprematism.
Leiden, The Netherlands: Brill. doi:
https://doi.org/10.1163/9789004384989_005.

Lippard, L. (1981). Ad Reinhardt. New York: Abrams.

Malévich, K. (1957). The Non-Objective World. The Manifesto of
Suprematism. Chicago: Paul Theobald and Company.

Phillips, H. (1964). Oral history interview with Ad Reinhardt. Archives of
American Art, Smithsonian Institution.
http://www.aaa.si.edu/collections/interviews/oral-history-interview-ad-
reinhardt-12891.

Preciado Idoeta, I. (ed.). (2006). Tao Te Ching. Madrid: Trotta.

Reed, A. (2015). Ad Reinhardt's “Black” Paintings, Religion and the Arts,
19(3), 214-229. doi: https://doi.org/10.1163/15685292-01903002.

Sakhno, I. (2021). Kazimir Malevich's Negative Theology and Mystical
Suprematism. Religions, 12(7), 542. https://doi.org/10.3390/rel12070542.

Sandler, . (1970). The Triumph of American Painting: A History of Abstract
Expressionism. New York: Harper & Row

Sarriugarte Gémez, I. (2014). P.D. Ouspenski y su influencia teérica en la
obra suprematista de Kazimir Malévich. Laboratorio de Arte, (26),
395-417. https://doi.org/10.12795/LA.2014.i26.20.

Smith, W. (1990). Ad Reinhardt's Oriental Aesthetic. Smithsonian Studies in
American Art, 4(3-4), 23-45.
https://doi.org/10.1086/smitstudamerart.4.3_4.3109014.

Souter, G. (2008). Malevich. Journey to Infinity. New York: Parkstone Press.

Watts, A. (1981). El camino del Zen. San José: Arneo.

Bordes. Revista de estudios culturales, n.° 29 (enero-junio 2025), pp.89-103, ISSN:2244-8667 103



