
Resumen: La cima conceptual del desarrollo artístico de Kazimir Malévich (1879-1935) y Ad 

Reinhardt (1913-1967) se plasmó en el Cuadrado Negro del primero y en la serie de Pinturas 

Negras del segundo. Llegarán allí mediante un conjunto de reflexiones teóricas que los 

llevarían a sucesivas negaciones de su ascendiente pictórico hasta arribar a la que 

consideraron su ultimidad visual: pintar de negro. Tal vía negativa amasa el influjo del 

pensamiento y escritos de autores místicos de corte apofático de diferentes tiempos y 

geografías. Así, el propósito de esta investigación es transitar y articular las influencias 

místico-religiosas apofáticas con sus reflexiones propias y consecuencias pictóricas finales, 

entendiendo que su trayecto reflexivo y pictórico consistiría en anular la representación en 

sí, camino único de alcanzar lo absoluto.

Palabras clave: Negro; Apofático; Místico; Negación.

Recibido: 25-06-2023
Aceptado: 20-08-2023  

1. Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 

Celebrado los días 17 al 20 de agosto del 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=2413FMshybU

2. Sociólogo (UNELLEZ). ORCID: https://orcid.org/0009-0007-7235-9396  

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |89

2 Brandon Chacón

Investigador Independiente, Venezuela

brandonrchp@gmail.com

Ad Reinhardt / Pinturas negras / 1953-1967 / fuente:noshowmuseum.com

Pintar de negro, alcanzar lo absoluto. La procesión 
1apofática de Kazimir Malevich y Ad Reinhardt



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |90

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

Painting in black, reaching the absolute

The Apophatic Procession of Kazimir Malevich and Ad Reinhardt

Abstract: The conceptual peak of the artistic development of Kazimir Malevich (1879-1935) 

and Ad Reinhardt (1913-1967) was embodied in the Black Square of the former and in the 

series of Black Paintings of the latter. They would arrive there through a series of theoretical 

reflections that would lead them to successive negations of their pictorial ascendant until 

they arrived at what they considered their visual ultimacy: painting in black. Such a negative 

way amasses the influence of the thought and writings of mystical authors of apophatic cut 

from different times and geographies. Thus, the purpose of this research is to transit and 

articulate the mystic-religious apophatic influences with their own reflections and final 

pictorial consequences, understanding that his reflective and pictorial journey would consist 

of annulling representation itself, the only way to reach the absolute.

Keywords: Black; Apophatic; Mystic; Negation.

Breve incursión por los antecedentes pictóricos de Malévich y Reinhardt

Previo a exponer la relación de los dos pintores con sus influencias místicas, es 

pertinente saber sus antecedentes estilísticos. De dónde vienen dará unos destellos de 

continuidad y mayor sentido a su proceso que si saltamos de una vez a su parcial abandono.

Empezando por Malévich, su primer impacto artístico lo recibió de los iconos de los 

pueblos en los que vivió en su niñez debido a la itinerancia laboral de su padre. Éstos…

[…] miraban desde las paredes. Cada casa tenía al menos un icono, a veces hasta 

seis o diez. Eran el arte y la religión de los campesinos.  Todos estaban pintados 

sobre tablas o lienzos caseros. El "icono de la zarza ardiente" mantenía el fuego 

alejado de la casa y la salud de los animales domésticos estaba en manos del "icono 

de San Jorge" (Souter, 2008, p. 19).

Cada pueblo tenía su propio estilo pictórico, el cual pasaba de generación en 

generación. Los pintores de iconos eran conocidos como bohmazy (en ucraniano, boh es 

Dios y mazy refiere a pintar sobre una superficie). La vida campestre de todas estas villas 

guardaba un encanto para Malévich, a diferencia del entorno fabril de las labores paternas. 

Sus primeros estudios formales serían en Kiev como alumno del pintor realista Mykola 

Pymonenko (1862-1912) de quien no recibiría tanta influencia como del impresionista 

Oleksander Murashko (1815-1919). Más tarde, se muda a Moscú a estudiar bajo la 

dirección del también impresionista Fedor Rerberg (1865-1938) de 1905 a 1910. En todo 

este tiempo, Kazimir no dejará de ahondar en el estudio de los iconos. De 1909 a 1913 

empezará a elaborar sus propias síntesis componiendo obras de carácter figurativo 

“basado en la solidez de los mejores lienzos de Cézanne, el simbolismo de Gauguin y la 

fluidez del trazo de Matisse”. (Ibíd., p. 77). De este último tomará sus intereses fovistas. 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |91

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

Será en un viaje en 1912 de Moscú a San Petersburgo donde conocerá a 

un grupo de artistas (Mikhail Matiushin, Alexei Kruchenykh, Velimir Khlebnikov) 

imbuidos de futurismo que lo introducirán, entre otros, a la teosofía de 

Blavatsky y a los escritos de Ouspensky. Aquí comenzaría su viaje hacia el 

cubo-futurismo y a ir tensando la abstracción hasta sus límites. Tal vez sea El 

afilador de cuchillos (1913) la obra más emblemática y pionera de este lapso. 

Malévich dejaría atrás su ascendente cubista y futurista al fundar el 

suprematismo, pues si bien el cubismo y el futurismo son corrientes que ya no 

copian la naturaleza y los objetos tal como son percibidos, aún sigue 

tomándolos como punto de partida. Mientras el cubismo quiebra el objeto para 

exponer sus múltiples perspectivas en el plano, logrando una tensión estática 

disonante de las formas respecto a su original, el futurismo dinamiza el objeto 

urbano, formándolo de energía y movimiento. Aquí la “la deformidad es el 

resultado de la lucha interna de la intuición dentro de la forma real” (Malévich, 

citado en Andersen (ed.), 1968, p. 37). Así, la deformación/desvanecimiento de 

la forma real “no sobrepasa los límites de la nada” (Ibíd.).

Por su parte, Reinhardt comienza con unas pinturas que usa técnicas 

formales del cubismo, siendo sus collages y otras obras ya bastante 

abstractos. Pasa por una rápida etapa donde mezcla el expresionismo con un 

espíritu surrealista, para luego acercarse al expresionismo abstracto 

prevaleciente en su entorno experimentando con “campos de color” 

característicos de este movimiento (véase Mark Rothko, Barnet Newman, 

Clyfford Still, entre otros), que luego combina con un variado juego pictórico de 

figuras geométricas, especialmente rectángulos. Posteriormente simplifica 

sus composiciones geométricas, les da mayor definición y empieza a 

experimentar con las tonalidades de un mismo color (véase la “Serie Azul” y la 

“Serie Roja”). Más tarde se separa de los cánones del expresionismo 

estadounidense dado que:

[…]  renunció a las asociaciones extraestéticas en favor de un enfoque 

purista. Reinhardt vacía sus pinturas de gestos deliberadamente, es 

decir, de los signos del proceso creativo del artista, de su presencia activa 

y su temperamento: también de deshizo de diseños que evoquen 

relación, de formas dinámicas y orgánicas […] y de los colores vivos y 

variados. Después de 1954, intentó sustraer todo color y línea usando 

escalas de grises, haciéndolos incoloros e indistinguibles. A medida que 

los tonos se acercaban, las líneas que los separaban se disolvían, 

volviendo tales divisiones casi imperceptibles. Tanto el dibujo como el 

color tendían a la invisibilidad, haciendo que el espectador se esfuerce 

para distinguirlas, pues lo que se mantiene perceptible a primera vista es 

un campo oscuro homogéneo. (Sandler, 1970, p. 230)

Ad Reinhardt
New York, 1913-1967

Kazimir Malévich
Ucrania,1879- Rusia,1935



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |92

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

A diferencia de Malévich, quien volvería a hacer pinturas no 

suprematistas luego de los emblemáticos Cuadrado Negro y el Blanco sobre 

Blanco (1918), Reinhardt morirá en medio de la indefinida elaboración de sus 

Pinturas Negras, a las cuales se dedicó de 1953 hasta su muerte en 1967, 

convencido de que la pintura moderna en general iba encaminada a una 

progresión negativa bajo una serie de sustracciones.  

Vía de Malévich

Como se mencionó previamente, es en un viaje en 1912 a San 

Petersburgo donde Malévich se encuentra con un ambiente artístico alentado 

por corrientes místico-negativas:

La vanguardia rusa presenta el discurso apofático tanto en su sentido 

filosófico/teológico como en su poética de lo sagrado, cuando, al negar 

los cánones clásicos y llegar más allá del tiempo y el espacio, marcó el 

intento de "ver lo invisible" en las fórmulas del Vacío y la Nada de la 

geometría sagrada y el simbolismo de la teología mística (Sakhno, 

2021, p. 4).

En Malévich, especialmente vía el pintor y compositor Mijaíl Matiushin, 

se produce un obcecamiento con la aproximación teosófica de Piotr 

Ouspensky (prosélito de la fundadora de la Sociedad Teosófica Helena 

Blavatsky) y su comprensión de la cuarta dimensión, originalmente teorizada 

por Charles Howard Hinton. Si bien había ciertas diferencias en la 

interpretación de la cuarta dimensión, había un núcleo unánime de que ésta era 

un espacio supra-sensorial infinito que invertía la concepción de lo que era real 

e irreal y lo que era lógico e ilógico (de allí derivaría también la teoría 

“transracionalista” de Kruchenykh y Khlebnikov, caracterizado por la noción de 

zaum) respecto a nuestra espacialidad tridimensional, la cual era considerada 

ilusoria, o al menos parcial.

Dice Ouspensky en su Tertium Organum que nuestra tridimensionalidad 

“no tiene y nunca ha tenido existencia real alguna, que fue una creación de 

nuestra fantasía, un fantasma, un espectro, un engaño, una ilusión óptica, lo 

que usted guste, pero no una realidad” (Ouspensky, citado en Sarriugarte, 

2014, p. 411) al menos en sentido de realidad única, ya que en el mismo Tertium 

afirma que “la materia es una sección de algo; un imaginario y no existente algo. 

Pero eso, de lo que la materia es una sección, existe. Este es el mundo 

cuatridimensional real” (Ouspensky, citado en Henderson, 2018, pp. 66-67).

Con esta negación de la objetividad del mundo traspasada a una cuarta 

dimensión imperceptible e ilimitada, Malévich la deduce como una nada dotada



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |93

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

de impulsos creadores que es a su vez el ser verdadero (idea de resonancia 

budista), a la cual sólo el alma del artista preminente tendría el sentimiento 

(“bajo el Suprematismo entiendo la supremacía de la emoción pura en el arte 

creativo […] porque el permanente y verdadero valor de la obra de arte […] 

reside solamente en el sentimiento expresado”, dice Malévich), la intuición, la 

clarividencia y el don de alcanzar la conciencia de la cuarta dimensión para 

acceder a ella y revelarla, tal como creía su círculo vanguardista y como le fue 
3transmitido por Ouspensky.

En concordancia, Malévich viene a decirnos que “como el humo, las 

cosas han desaparecido; para ganar la nueva cultura artística, el arte se 

aproxima a la creación como un fin en sí mismo y como dominación sobre las 

formas de la naturaleza” (Malévich, citado en Andersen (ed.), 1968, p. 19). 

Para él, el artista es un verdadero creador al deshacerse de la naturaleza, y 

esto es posible cuando:

[…] liberamos todo nuestro arte de la materia vulgar y enseñamos 

nuestra consciencia a ver todo en la naturaleza no como formas y 

objetos reales, sino como masas materiales desde las que las formas 

han de ser hechas, las cuales no tienen nada en común con la 

naturaleza. (Ibíd., p. 25)

3. Para ampliar este punto de la excepcionalidad del artista y su concepción como una suerte 

de superhombre transvalorador de los cánones artísticos vía suprematismo, véase Gill, Ch. 

(2014). An urge to take off from the earth”: how Malévich embodies the role of 'shamanic artist' 

in his early career. North Street Review, 17, 53-62.

Crear desde la nada (la no-objetividad, le asignaría Malévich) mediante 

la intuición pura, emocional, es el propósito del suprematismo. Sólo la creación 

artística impulsada por el sentimiento puro puede invocar el en sí misma de 

ésta, sus “valores absolutos”. Malévich lo enfatiza al ratificar que “no puede ser 

recalcado tan a menudo que los absolutos y verdaderos valores emergen sólo 

de la creación artística subconsciente o superconsciente” (Malévich, 1957, 

p.100).

Si “todo lo que llamamos naturaleza, en el último análisis, es producto 

de la imaginación” (Ibíd., p. 20) y a la vez se le considera a la cuarta dimensión 
4lo absoluto verdadero pero incognoscible  a la que el humano no puede 

acceder tal vez con excepción de algunos artistas que tengan la capacidad 

4. Escribe Ouspensky que espiritistas, ocultistas y teósofos usan varios sinónimos para 
referirse a la cuarta dimensión “como una especie de definición general de los fenómenos del 
mundo extra-físico […] pero no explican lo que significa, y por lo que dicen solo puede 
entenderse que la principal propiedad que atribuyen a la cuarta dimensión es la de la 
'incognoscibilidad'” (Ouspensky, citado en Sarriugarte, 2014, p. 412).

Kazimir Malévich
Cruz negra

1915, óleo sobre tela
79 x 79 cm



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |94

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

perceptiva y espiritual para hacerlo… ¿cómo poder representar esta 

discordancia? ¿si niego la realidad de la naturaleza y la traspaso a algo que no 

puedo conocer –la no-objetividad–, cómo al menos ilustrarla?

“Sentí únicamente la noche dentro de mí y fue entonces que concebí al 

nuevo arte, la cual llamé Suprematismo” (Ibíd., p. 8).

En el año 1913, en mi desesperado intento de liberar el arte del lastre de 

la objetividad, me refugié en la forma cuadrada y exhibí una pintura que 

consistía en nada más que un cuadrado negro sobre un fondo blanco […] 

No fue un 'cuadrado vacío' el que exhibí, sino más bien la sensación de 

no-objetividad (Ibíd., p. 68).

5. A su manera, Carl Sagan da una explicación didáctica de tales percepciones dimensionales 

en https://www.youtube.com/watch?v=866a_tf5zBo

6. Véase la concepción del Tetraktys en el pitagorismo.

Que Malévich haya optado por este modo de representación (que 

sintetizará en la formula “El cuadrado=sentimiento, el campo blanco=la nada 

más allá de este sentimiento”) no es espontáneo. Tanto Hinton como 

Ouspensky piensan la cuarta dimensión como formas geométricas planas, 

libres de gravedad y libres en su movimiento que atravesaban un espacio 

bidimensional. Esto era una analogía imaginaria que implicaba que, si un ente 

tridimensional llegara a aparecer en el mundo bidimensional, un ser de este 

mundo sólo podría percibirlo de manera plana y no en su totalidad, puesto que 

su capacidad no alcanzaría la aprehensión de una dimensión superior. Así 

mismo sería si un ser tridimensional llegara a captar un ente cuatridimensional, 
5

lo “veríamos” parcialmente,  como un signo, ya que nuestro espacio no nos 

deja ver más allá de estas tres dimensiones “ilusorias”.

Ahora bien, quien provee a Malévich las maneras de ilustrar estos 

pensamientos es el arquitecto estadounidense Claude Bragdon, quien, 

cuando traduce el Tertium con Nicholas Bessaraboff, da cuenta de la 

impresionante similitud de sus ideas. No obstante, aquel es un libro puramente 

filosófico. Es Bragdon quien, a su vez influenciado por Blavatsky, le da está 

resolución pictórica. En su obra A Primer for Higher Space (The Fourth 

Dimension), Bragdon la cita: “El mundo fenoménico recibe su culminación y 

reflejo del todo en el hombre. Por lo tanto, él es el cuadrado místico –en este 
6aspecto metafísico–, el Tetraktys;  y se convierte en un cubo en el plano 

creativo” (Bragdon, 1913, p. 59).

En dicho texto, Bragdon emplea al cuadrado como representación del 

hombre y su mundo fenoménico que mora en el cubo como el todo divino 

Kazimir Malévich
Cuadrado negro sobre

cuadrado blanco
1915, óleo sobre tela

79,5 x 79,5 cm



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |95

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

El cuadrado como figura asociada a lo místico llevaba siglos utilizándose. 

Conocido en la antigua China, la India y el mundo islámico, el cuadrado 

mágico es a la vez un procedimiento matemático de la imaginación 

arquitectónica y una proyección geomántica de lo divino. En la Edad 

media y el Renacimiento se relacionó con la geomancia. Este cuadrado 

mágico representó históricamente la figura andrógina, y fue usado para 

relacionar el cuerpo con el cosmos y el ambiente cósmico con el 

construido (Briones, 2018, p. 6).

arquetípico, haciendo la misma operación analógica con la tercera y cuarta 

dimensión. Tal misticismo cuadriculado ha sido patrimonio allende la teosofía:

7. Para nada es un detalle menor que en “La última exhibición futurista 0–10” (diciembre de 

1915 a enero de 1916, Petrogrado) donde Malévich expone por primera vez el Cuadrado 

Negro, lo haya puesto en la esquina superior del lugar, sitio tradicionalmente reservado para 

los iconos rusos en los hogares (la así llamada “esquina roja”). Para una ilustración de esta 

tradición véase “El hombre enfermo” del pintor Vassily Maximov.

Así elabora Malévich el Cuadrado Negro en 1915, arquetipo del 

Suprematismo. Ahora, es preciso retomar que su círculo vanguardista estaba 

en una onda de discursos apofáticos. Además, él nunca dejó de interesarse por 
7los iconos rusos que habitaban las casas rurales de sus edades tempranas.  

De allí corre paralelo un pensamiento acerca de la divinidad con notables 

afinidades con Plotino y Dionisio el Areopagita que en buen grado asimila a 

propiedades de la cuarta dimensión. Su concepción de Dios sigue la misma 

metodología negativa que pretende, infructuosamente, alcanzar Su sentido 

mediante negaciones.

Dios no puede tener sentido para el humano, ya que al alcanzarlo como 

sentido último el humano no alcanza a Dios, puesto que para él hay un 

límite en Dios, o, para ser más preciso, antes de Dios está el límite de 

todos los sentidos. Más allá del límite está Dios en quien no hay sentido. 

Así, en última instancia, todos los sentidos humanos dirigidos a significar 

Dios estarán coronados por la carencia de sentido. Por consiguiente, 

Dios es el no-sentido más que alguno. Su no-sentido bebe ser visto como 

no-objetivo en el absoluto límite final. Alcanzar la ultimidad es llegar a lo 

no-objetivo. (Malévich, citado en Andersen (ed.), 1968, p. 204), (Énfasis 

añadido).

Es claro que, en tanto el Suprematismo es la operación artística de traer 

figuras primarias (geométricas) para representar la sensación de la no-

objetividad que a su vez es la verdadera realidad que “no puede ser concebida



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |96

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

ni comprendida […] y al mismo tiempo esa nada eterna existe” (Ibíd., p. 195)”; 

éste termina siendo la simultaneidad análoga del pensamiento de Malévich 

acerca de lo divino:

En este sentido, empatizamos con Irina Sakhno cuando dice que “Dios 

aparece en la forma del Cuadrado Negro” (óp. cit., p. 5) y que “el mundo 

religioso, de acuerdo a Malévich, es el mundo del Absoluto incognoscible 

donde la unión con Dios es sólo posible mediante la negación de la materia y la 

objetividad” (Ibíd., p.9).

El así llamado “dogma” de arte-como-arte de Reinhardt es un continuo 

de negaciones, una sucesión sustracciones fundamentales a la práctica 
8

artística que fue adquiriendo mediante apropiaciones intelectuales  de 

raigambre apofático. Sencillamente, en diversos escritos, Reinhardt va 

despojando la realización pictórica de todas las cualidades posibles.  

En There is just one painting. Art-as-Art Dogma, Part XIII, escribe:

Mi pensamiento ha llegado a Dios, como reposo o no-existencia, al lugar 

donde ya no hay ninguna forma de perfección. ¿Cuál es el objetivo de 

todas las formas de perfección? La perfección contiene el límite de la 

aproximación a la nada como reposo inactivo. Así es que Dios debe ser 

(Ibíd., p. 215). 

Vía de Reinhardt

8. A diferencia de Malévich, cuyas principales inspiraciones fueron más locales y próximas a su 

entorno (iconos rusos, Blavatsky, Ouspensky y a través de ellos Pseudo-Dionisio, budismo, 

Eckhart…), Reinhardt fue un estudiante y profesor de arte neoyorquino que viajaba a los 

lugares que tenían para él un interés artístico. Su acercamiento a sus influencias es más 

intelectual y contemplativo que el de Malévich, más “a distancia”.

Sólo hay una dirección, una medida, una ausencia de medida, una forma, 

una ausencia de forma, una formula, una ausencia de fórmula, una 

formulación. Sólo hay una imagen, una ausencia de imagen, un plano, 

una profundidad, una planitud, un color, una ausencia de color, una luz, un 

espacio, un tiempo, una ausencia de tiempo (Lippard, 1981, p. 186) 

El único objetivo de los 50 años del arte abstracto es presentar al arte-

como-arte y como nada más, para convertirlo en lo único que es, 

separándole y definiéndole más y más, haciéndolo más puro y vacío, más 

absoluto y exclusivo –no-objetivo, no-representacional, no-figurativo, sin-

imagen, no-expresionista, no-subjetivo. La única manera de decir que es 

el arte abstracto o el arte-como-arte, es decir lo que no es (Harrison, 

Wood (eds.), 1992, p.806).

En Art-as-Art:

Ad Reinhardt 
Sin título para X + X 

1964, impresión en papel
61 x 50.8 cm



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |97

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

[…]
La historia de la pintura progresa desde el lienzo de una variedad de ideas 

con una variedad de temas y objetos, a una idea con una variedad de 

temas y objetos, a un tema con una variedad de objetos, a un objeto con 

una variedad de temas, luego de un objeto con un tema a un objeto sin 

ningún tema a un tema sin ningún objeto, luego a la idea de ningún objeto 

y ningún tema y ninguna variedad en absoluto (Ibíd., p. 808)
[…]
Sin líneas o imaginaciones, sin formas, composiciones o 

representaciones, sin visiones, sensaciones o impulsos, sin símbolos o 

signos o empastes, sin decoraciones o colorantes o imágenes, sin 

placeres ni dolores, sin accidentes o ready-mades, sin cosas, sin ideas, 

sin relaciones, sin atributos, sin cualidades (Ibíd., p. 809).  

Así mismo, en sus Doce reglas para una nueva academia (Lippard, óp. 

cit., pp. 140-141), define la sustracción de algunas cualidades ya mencionadas 

arriba y agrega otras nombradas a continuación… nada de: texturas, 
9

pinceladas o caligrafía, esbozos o dibujos, diseños, espacios, movimiento.

Al menos para alguien enterado de los fundamentos, ya se pueden 

percibir las afinidades con el Budismo Zen, el cual es una amalgama entre el 

taoísmo chino y el budismo mahayana indio. En el Tao Te Ching, Lao-Tsé nos 

dice que “El Tao que puede expresarse/no es el Tao permanente / El nombre 

que puede nombrarse/no es el nombre permanente” (Preciado Idoeta (ed.), 

2006, p. 383), también “el gran cuadrado no tiene ángulos/la gran vasija tarda 

mucho en hacerse/el gran sonido raramente se oye / la gran imagen no tiene 

forma / el Tao, en su inmensidad, no se puede describir” (Ibíd., p. 423).

Cuando Reinhardt insiste en que sólo hay una manera de consumar el 

hecho pictórico nos remite al Dios/Uno que el hinduismo comparte a grandes 

rasgos con otras expresiones apofáticas y con el neoplatonismo, pues:

9. Importante acotar que tanto para Malévich como para Reinhardt toda esta nadería, negación 
y vacuidad no conserva un sentido nihilista. Para ellos, como para el budismo y el taoísmo, 
toda está nada tiene un impulso continuo creador infinito, una tabla rasa desde la cual empezar 
de cero, así como indica el arjé del hinduismo: El Brahmán (de la raíz brih, “crecer”) ese 
principio universal de espontaneidad creadora. 

[…] lo Uno se convierte en Muchos, y el único Actor desempeña 
innumerables papeles. Al final vuelve a ser el mismo sólo para 
recomenzar el juego una vez más: el Uno muere convirtiéndose en 
Muchos, y los muchos mueren convirtiéndose en Uno (Watts, 1981, p. 53).

De nuevo vemos que lo que es, similar al ens realissimum, es lo uno no-

caracterizable, indescriptible. Por eso Reinhardt nos pide una y otra vez des-

hacernos de todo, en una de sus clases dice que “si quieres quedarte sin nada,

Ad Reinhardt
Pintura abstracta

1957, óleo sobre tela
274.3 x 101.5 cm



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |98

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

no puedes tener nada con qué empezar. Sólo puedes hacer algo retirando 

cosas” (Lippard, óp. cit., p. 168). 

Para acabar con las afinidades conceptuales y seguir con la contribución 

específicamente pictórica de Asia (podríamos cruzar negaciones por muchas 

páginas más), bastaría ahora con exponer respectivamente, un fragmento del 

capítulo XIV del Tao Te Ching y otro del Sutra del Corazón:

Lo miras y no lo ves,
su nombre es lo Invisible.
Lo escuchas y no lo oyes,
su nombre es lo Inaudible.
Lo tientas y no lo tocas,
su nombre es lo Intangible.
Los tres no se pueden concebir,
y así se confunden y hacen uno.

(Preciado Idoeta (ed.), óp. cit., p. 333)

Aquí en esta vaciedad no 
hay forma, ni percepción, 
ni nombre, ni concepto, ni 
conocimiento. Ningún ojo, 
oído, nariz, lengua, cuerpo 
o mente. Ninguna forma, 
sonido, olor, sabor, tacto u 
objetos.

(citado en Smith, 1990, p.33)

10. Pintó un total de 25 cuadros y se dedicaría exclusivamente a ellos a partir de 1957.

11. Para más señas, véase su cómic "A Portend of the Artist as a Yhung Mandala”.

10Ahora bien, las Pinturas Negras,  cuyas medidas son de 5x5 pies 

(152.4 centímetros), están compuestas de tonos de negro mate apenas 

perceptibles que matizan el lienzo en un orden de celdas de 3x3, o bien, 9 

cuadriculas, generando la sensación perceptiva de una cruz. Tales tonos 

Reinhardt los lograba agregándole trementina al negro y agitando el recipiente 

para diluirlo (pasado un tiempo, la parte densa quedaba abajo y la parte ligera y 

aceitosa quedaba arriba, que era con la que pintaba) y lograr las diferentes 

tonalidades. Así iba trabajando sobre cada cuadricula a la luz natural hasta 

conseguir el matiz deseado. Aunque el método de preparación sea 

ligeramente distinto, éste es el mismo resultado del modo oriental al frotar 

barras de colores de tinta china en un recipiente con superficie plana para 

friccionar y cóncava para reposar la tinta, la cual se diluye en la cantidad de 

agua o trementina requerida para producir distintos tonos, brillos y densidades 

de negro u otro color.

Respecto a la forma cruciforme, Reinhardt tenía en sus notas 

personales una variedad de palabras inconexas que hacían referencia a ella 

(Smith, óp. cit., p. 35-36), en las que no se consigue asociación con algún 

sentido cristiano. Usualmente se toma como principal influencia conceptual de 
11tal composición los mándalas,  los yantras, y los espejos TLV de la Dinastía



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |99

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

Han. No menos importante, otro elemento que impactó la praxis artística de 

Reinhardt fue la pintura paisajista china cuyo...

[…] secreto consiste en saber equilibrar la forma con el vacío y, sobre 

todo, en saber cuándo uno ha 'dicho' bastante. En efecto, el Zen no echa 

a perder la impresión estética ni el sacudón de satori mediante añadidos, 

explicaciones, reflexiones y comentarios adicionales. Además, la figura 

tan íntegramente relacionada a su espacio vacío da la sensación de un 

'maravilloso Vacío desde el cual el suceso brota repentinamente' (Watts, 

óp. cit., 213)

Acostumbrado a la adjetivación precisa, de ellas escribiría que son 

“completas, autosuficientes, absolutas, racionales, perfectas, serenas, 

silenciosas, monumentales y universales… Algunas no tienen forma, luz, 

espacio ni tiempo, una 'nada equilibrada' sin explicaciones, ni significados, sin 

nada que señalar o precisar". (Flam, s/f). Además, aprendería de la pintura zen 

la ligereza del trazo (al punto de que en las Pinturas Negras el trazo es 

imperceptible) y la parsimonia de la hechura (Reinhardt esperaría semanas 

para volver a pasar otra pincelada en un cuadro en la búsqueda de su 

pretendida articulación tonal). Por otra parte, reafirmaría la figura cuadrada, 

pues de inspiración china nace su declaración de que “el infinito es un 

cuadrado sin ángulos” (Ibíd.).

En síntesis, tanto para uno como para el otro (así como para Malévich), 

la idea es generar una sensación intuitiva directa, la cual sólo se alcanza con el 

minimalismo de formas totales y elementales como último límite 

representativo. De allí que en la noción de hsiang se entienda que “cuanto más 

abstractas y des-particularizadas son las formas pictóricas, más se aproximan 

a la forma verdadera”. El satori, la activación de sentimientos numinosos no se 

logra con una miríada recargada de recursos y técnicas pictóricas, sino con el 

minimalismo que la negación sugiere. 

Volvemos así a la intuición apofática de que la ultimidad absoluta es una 

llegada imposible e inacabada a la que, para poder acercársele, hay que 

desprenderse de todo. De allí otro continuum simpático cuando en el Chieh 
12

Tzu Yuan  se lee que “donde la pintura ha alcanzado la divinidad hay un fin de 

la materia” y Reinhardt declara que “el fin siempre es el principio. El drama es 

intentar alcanzar instantáneamente el fin al que no se puede llegar” (Lippard, 

óp. cit., p. 180). Además, las pinturas, también llamadas las Ultimate Paintings, 

 12. Manual de pintura publicado en China en 1679.

Ad Reinhardt
o Última pintura n 19

1953-60, óleo sobre lienzo
109 x 109 cm



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                 |100

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

se pueden considerar una analogía representacional de la noción budista de 
13sunyata.

Para hablar de las Pinturas Negras en tanto experiencia numinosa 

acudiremos a la siguiente anécdota: Thomas Merton, el monje trapense, era 
14

íntimo amigo de Reinhardt.  En julio de 1956, Merton le pide un cuadro para 

contemplar y meditar en su ermita de la Abadía de Nuestra Señora de 

Getsemaní en Lexington, Kentucky; en 1957 retoma la petición y Ad finalmente 

se la envía. Consiste en un lienzo pequeño hecho con su típica técnica de 

negros superpuestos donde se aprecia dos rectángulos en la parte superior e 

inferior central separados por una banda horizontal que atraviesa el cuadro por 

el centro, formando el aspecto cruciforme. Así expresaría el monje sus 

primeras impresiones:

13. “Vacuidad que constituye la realidad última; sunyata no se ve como una negación de la 
existencia, sino más bien como la indiferenciación de la que surgen todas las entidades, 
distinciones y dualidades aparentes”. (Encyclopedia Britannica)

14. Se conjetura que Merton fue en gran parte o totalmente responsable del contacto de 
Reinhardt con el Budismo Zen y el misticismo cristiano.

Cruz casi invisible sobre fondo negro. Como si estuviera inmersa en la 

oscuridad e intentara salir de ella […] tienes que esforzar la mirada para 

ver la cruz. Uno debe apartarse de todo lo demás y concentrarse en la 

imagen como si se mirara la noche a través de una ventana […] Una 

"imagen" sin rasgos que acostumbre la mente de inmediato a la noche de 

la oración y que ayude a dejar de lado imágenes triviales e inútiles que se 

cuelan en la oración y la estropean (citado en Reed, 2015, p. 227).

Más, tarde, Merton le dirá a su amigo que su regalo es “de lo más 

religioso, devoto y latréutico” (Ibíd.). Pocos para describir las evocaciones 

místicas de las pinturas de Reinhardt como el monje trapense.

Consideraciones finales

En este texto nos hemos enfocando en las influencias apofáticos que 

incidieron en la práctica pictórica de los dos artistas, es decir, si bien recibieron 

influjo de otros autores místicos (por ejemplo, Jacob Boehme y Pseudo-

Dionisio Areopagita respecto a Malévich y Meister Eckhart y San Juan de la 

Cruz para Reinhardt), de éstos se apropiarían de manera conceptual. Además, 

no es el propósito hacer una mera prolongación de citas afines.

Prácticamente todos los autores consultados afirman que Reinhardt 

siempre hizo silencio o negó la explicita influencia mística en sus pinturas e 

incluso negó su interés por tópicos religiosos. No obstante, en una entrevista 

tres años antes de su muerte, algo de esa actitud cede:



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                 |101

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

Sé que puedo sonar religioso, tener una especie de fe en el arte o lo que 

sea que eso sea […] pero en el minuto en que empiezas a hacerlo de 

manera positiva suena terrible […] siempre he hablado negativamente de 

todos modos. Eso también suena religioso, el tipo negativo de enfoque 

teológico, donde nunca, especialmente en el ámbito hebreo e islámico, 

se precisaría a Dios; o en el minuto en que Le haces una cosa, no es Él o 

no es, o es una vulgarización (Phillips, 1964, p.17)

Por su parte, Malévich más bien exacerbaría la dimensión mística de su 

pensamiento, por lo que no queda ninguna duda respecto a tal ascendiente. 

Ambos estaban convencidos de haber alcanzado el extremo fin lógico de la 

forma y el arte abstracto en general. John Golding, respecto a Malévich, afirma 

que “el Cuadrado Negro era el lienzo más reductivista y de menos recursos 

formales que había sido producido hasta entonces” (Golding, 2004, p.60). 

Reinhardt, respecto a una de las exposiciones de sus pinturas escribe que 

“estas exposiciones han sido consideradas las exposiciones de pintura más 

'extremas' jamás mostradas […] la pintura abstracta 'más abstracta' de nuestro 

tiempo” (citando en Smith, óp. cit., p. 40). Al menos curioso también es que, con 
15

un lenguaje de clara reminiscencia malévichtiana,  concebía sus Pinturas 

Negras como "iconos sin iconografía, imagen, símbolo, signo del arte" (citado 

en Corris, 2008, p. 165).

Visto lo visto, ahora podemos comprender que esta suerte de procesión 

negativa es el análogo visual del proceso apofático literario. Veamos.

El discurso apofático, muy esquemáticamente, opera así: caracterizar o 

adjetivar con rasgos sumamente abstractos y elementales al ente absoluto e 

incognoscible que generalmente se asocia a Dios, a lo divino; para luego dar 

cuenta que todo rasgo, referencia o significante pertenece a este mundo y que 

nada puede nombrar a cabalidad al absoluto trascendente que sin embargo 

contiene, arropa y está en el todo inmanente.

Cuando Lao-Tsé dice que “El Tao que puede expresarse no es el Tao 
16permanente”  o Meister Eckhart escribe que “cuando alguien conoce algo en 

Dios y le pone un nombre, esto no es Dios. Dios se halla por encima de [los] 

nombres y de [la] naturaleza” (Eckhart, 2013, p. 661), lo que hacen es afirmar 

para negar la afirmación y así sucesivamente dada su total incognoscibilidad. 

Es como si yo, en una conversación conmigo mismo, digo “Dios es amor”, pero

15. Aunque se pueda intuir con cierta obviedad, creo pertinente explicitar que Malévich fue una 
de las influencias directamente pictóricas de Reinhardt.

16. Aquí da luz de otra de las tantas paradojas del discurso apofático el de inmutabilidad-
mutabilidad

Ad Reinhardt
Pintura abstracta

1966, gouache / papel
22,6 x 11,7 cm



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                 |102

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

al darme cuenta de su absoluta trascendencia, incognoscibilidad y totalidad 

(Dios no puede ser sólo amor, no puede tener sólo un rasgo particular) doy 

cuenta que “Dios no es amor” y así sucesivamente. En tal plano lógico-

discursivo esta dialéctica es insoluble, por lo que el lenguaje (medio ontológico 

del sentido) colapsa, se rompe, y por lo que al final de toda la progresión (que 

es en lo que toda esta mística culmina) lo que queda es el silencio, la 

“oscuridad”, el “desierto”.

Análogamente, llevándolo a la representación visual, se comprende 

que ninguna composición pictórica logra captar a lo divino último, por lo que el 

estiramiento máximo de esta lógica es recurrir a las formas más abstractas y 

puras posibles (generalmente asociado con lo geométrico) ya que la forma en 

sí, análogo al lenguaje en sí, vendría siendo el medio ontológico de la 

percepción, por lo que Malévich y Reinhardt no pueden deshacerse de ella por 

más que lo pretendan, ya que no es posible.

En esta coincidentia oppositorum de querer negar la forma 

prescindiendo de ella, pero a la vez acudirle necesariamente para representar 

lo absoluto trascendente e incognoscible, tal lógica dialéctica colapsa, y en su 

desfallecimiento, como especie de última puesta, se deja como un cuadro de 

color negro. Así se “alcanza” lo absoluto. 

Andersen, T. (ed.). (1968). K.S. Malevich. Essays on Art 1915-1928 Vol. I. 

Ringkøbing: Borgen.

Bragdon, C. (1913). A primer of Higher Space. Rochester: Manas Press.

Briones Álvarez, T. (2018). Claude Bragdon: el arquitecto de la cuarta 

dimensión. Trabajo Fin de Grado, E.T.S. Arquitectura (UPM). Archivo 

Digital de la Universidad Politécnica de Madrid.

Corris, M. (2008). Ad Reinhardt. London: Reaktion Books

Eckhart, M. (2013). Tratados y sermones. Buenos Aires: Las cuarenta.

Flam, J. (s/f). Ad Reinhardt's Black Paintings, the Void, and Chinese Painting. 

The Brooklyn Rail. https://brooklynrail.org/special/AD_REINHARDT/ad-and-

spirituality/ad-reinhardts-black-paintings-the-void-and-chinese-painting. 

Golding, J. (2004). Caminos a lo absoluto. Madrid: Turner. Fondo de Cultura 

Económica.

Referencias



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                 |103

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

Harrison Ch., Wood, P. (1992). Art in Theory 1900-1990. An Anthology of 

Changing Ideas. Oxford: Blackwell.

Henderson, L. (2018). "Malevich, the Fourth Dimension, and the Ether of 

Space One Hundred Years Later". In Celebrating Suprematism. 

Leiden, The Netherlands: Brill. doi: 

https://doi.org/10.1163/9789004384989_005.

Lippard, L. (1981). Ad Reinhardt. New York: Abrams.

Malévich, K. (1957). The Non-Objective World. The Manifesto of 

Suprematism. Chicago: Paul Theobald and Company.

Phillips, H. (1964). Oral history interview with Ad Reinhardt. Archives of 

American Art, Smithsonian Institution. 

http://www.aaa.si.edu/collections/interviews/oral-history-interview-ad-

reinhardt-12891.

Preciado Idoeta, I. (ed.). (2006). Tao Te Ching. Madrid: Trotta.

Reed, A. (2015). Ad Reinhardt's “Black” Paintings, Religion and the Arts, 

19(3), 214-229. doi: https://doi.org/10.1163/15685292-01903002. 

Sakhno, I. (2021). Kazimir Malevich's Negative Theology and Mystical 

Suprematism. Religions, 12(7), 542. https://doi.org/10.3390/rel12070542

Sandler, I. (1970). The Triumph of American Painting: A History of Abstract 

Expressionism. New York: Harper & Row

Sarriugarte Gómez, Í. (2014). P.D. Ouspenski y su influencia teórica en la 

obra suprematista de Kazimir Malévich. Laboratorio de Arte, (26), 

395-417. https://doi.org/10.12795/LA.2014.i26.20.

Smith, W. (1990). Ad Reinhardt's Oriental Aesthetic. Smithsonian Studies in 

American Art, 4(3-4), 23-45. 

https://doi.org/10.1086/smitstudamerart.4.3_4.3109014. 

Souter, G. (2008). Malevich. Journey to Infinity. New York: Parkstone Press.

Watts, A. (1981). El camino del Zen. San José: Arneo.

.


