
N.º 29 / Año 15 / enero - junio 2025



Depósito legal Nº: p.p.i. 201002TA4076  / ISSN: 2244-8667
Dirección postal: Av.  Principal Las Acacias, Centro Comercial El Pinar. Piso 4. Apto. 205. San Cristóbal. 5001.
Teléfonos:58.276.3405140/276.3555621/414.7089905
Dirección electrónica: revista@bordes.com.ve / Página web:  www.fundacionbordes.com

La revista de estudios culturales BORDES es una publicación semestral digital, arbitrada, editada conjuntamente por la 
Universidad de Los Andes (Grupo de investigación en Comunicación, Cultura y Sociedad), la Fundación de Jóvenes 
Artistas Urbanos JAU, el Departamento de Investigaciones Antropológicas del Museo del Táchira, el Cine Club de la ULA 
Táchira, la Maestría en Literatura Latinoamericana y del Caribe de la Universidad de los Andes y la Fundación Cultural 
Bordes. 

Equipo Editorial
Directora
Fania Castillo / Psicóloga / Universidad de Los Andes - Núcleo Táchira. Venezuela. 
faniacastillo@gmail.com 

Editor adjunto
Camilo Ernesto Mora Vizcaya / Licenciado en Letras / Universidad de Los Andes- Núcleo Táchira. Venezuela.
vizcayaernesto@gmail.com 

Editora del número 29
Fania Castillo

Consejo Editorial:
Otto Rosales / Antropólogo-Sociólogo / Universidad de Los Andes / Venezuela / ottorosca@gmail.com
Anderson Jaimes / Filósofo / Museo del Táchira / Venezuela / andersonjaimes@gmail.com
Annie Vásquez / Artista visual / Fundación Jóvenes Artistas Urbanos / Venezuela / avevilly@gmail.com
Dustano Rojas Garcés / Antropólogo / Universidad Nacional / Colombia / dustanoluis@gmail.com
Ildelfonso Méndez Salcedo / Historiador / Universidad Nacional Experimental del Táchira / Venezuela / ildefonsomendez@yahoo.com
José Romero / Educador / Universidad Nacional Experimental de Yaracuy / Brasil / joseromerocorzo@gmail.com
Leonardo Páez Rodríguez / Antropólogo / Universidad de Pelotas- Brasil / tacariguarupestre@gmail.com
Norval Baitello Junior / Doctor en Ciencias de la Comunicación / Pontifícia Universidade Católica de São Paulo / norvalbaitello@pucsp.br
Osvaldo Barreto / Artista visual / Fundación Jóvenes Artistas Urbanos / Venezuela / oscuraldo@gmail.com
Yara Altez / Antropóloga / Universidad Central de Venezuela / yara.altez@gmail.com

Árbitros externos: 
Pedro Alzuru / Universidad de Los Andes. Mérida. Venezuela.

Aníbal Rodríguez Silva (+) / Universidad de Los Andes. Trujillo. Venezuela

Camilo Morón / Universidad Nacional Experimental Francisco de Miranda (UNEFM) Falcón. Venezuela

Asistente editorial / correctora: 
Norelsy Lima / norelsylima@gmail.com

Corrector:
Leonardo Bustamante / ljbr111280@gmail.com

Traducciones (inglés):
Norelsy Lima / norelsylima@gmail.com
Nathaly Pineda / nathalypineda5@gmail.com

Diseño y diagramación: Osvaldo Barreto / oscuraldo@gmail.com

N.º 29 / Año 15 / Enero - junio 2025

Maestría
en Literatura
Latinoamericana
y del Caribe

DR. PEDRO RINCÓN GUTIÉRREZ
T Á C H I R A  V E N E Z U E L A

Fundación Cultural 



Sumario /Summary

The androgyne, lost paradises, and the yearning for fulfillment

El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud

Índice / 

Presentación / 

El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud

Fania Castillo............................................................................................................................5

Dossier 

Seminario Bordes XIV (2023)

El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética: Les mamelles de Tirésias, de 

Guillaume Apollinaire y The waste land de Thomas Eliot / 

Javier Omar Costa Puglione.....................................................................................................8

La ficción de un paisaje: Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos

Norelsy Lima...........................................................................................................................24

Lo comunitario como idea de plenitud

Anderson Jaimes Ramírez......................................................................................................38

Two spirits: el concepto del andrógino en la cosmovisión de las etnias originarias de América 

del norte

Edgar Cuéllar Pabón...............................................................................................................50

El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

Guillermo Miranda...................................................................................................................62

El animus en la mujer contemporánea / 

Reina Hildalgo.........................................................................................................................72

Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

Kathiana Thomas....................................................................................................................79

Índex

Presentation

The androgynous Tiresias in two 

works with a "new" aesthetic: Guillaume Apollinaire's Les mamelles de Tirésias and Thomas 

Eliot's the waste land

The fiction of a landscape: Alfredo Boulton in the Venezuelan Andes

The community as a metaphor for fulfilment

Two Spirits: The concept of the androgynous in the worldview of the native ethnic groups of 

North America

The primordial androgyne and the lost Paradise from the Hebrew Kabbalah

The Animus in contemporary women

Being two: distance, the problem of unity and the possibility of the non-dual



Pintar de negro, alcanzar lo absoluto. La procesión apofática de Kazimir Malevich y Ad 

Reinhardt / 

Brandon Chacón.....................................................................................................................89

Arte contemporáneo y transespecies. Hacia una configuración de mundos simpoiética y 

andrógina / 

Annie Vásquez Ramírez........................................................................................................104

Antropoceno, arte ambiental y narrativas impuras

Otto Rosales Cárdenas.........................................................................................................121

El Andrógino-ciberpop. Constructo seductor-extraño, cercano-distante

Osvaldo Barreto Pérez..........................................................................................................127

Ensayo / 

El mito del amor. Deseo y poder en las narrativas de aquellos paraísos perdidos

Fania Castillo.........................................................................................................................146

                                                                            

ARCA: la alquimia del cuerpo mutante / 

Hassler Salgar.......................................................................................................................156

Performance / 

Us (nosotros). El hilo rojo / 

Alexandra Valencia................................................................................................................160

Disforia / 

Omar Ali González................................................................................................................165 

Reseñas / 

Mujer y guerrilla en Falcón (1962-1972) de Isaac López

Estefanny Alejandra Quintero González...............................................................................170

Crónicas de sangre. Arte, dioses y sombras de Otto Rosales

Anderson Jaimes Ramírez....................................................................................................173

The Night de Rodrigo Blanco Calderón

Osvaldo Barreto Pérez..........................................................................................................176

Normas de la revista / 

Instructivo para colaboradores / 

Painting in black, reaching the absolute. The Apophatic Procession of Kazimir 

Malevich and Ad Reinhardt

Contemporary art and transspecies. Toward a sympoietic and androgynous 

configuration of worlds

Anthropocene, environmental art and impure narratives

Androgynous-cyberpop. A seductive-strange, close-distant construct

Essays

The myth of love. Desire and power in the narratives of those lost paradises 

ARCA: The Alchemy of the Mutant Body

Performance

Us. The red thread

Dysphoria

Reviews

Magazine rules

Instructions for collaborators..............................................181



En esta edición, les presentamos distintas miradas al imaginario del 

andrógino, planteado como símbolo de plenitud o ilusión de totalidad a través 

de los trabajos que se mostraron en el XIV Seminario Bordes: El andrógino,  

paraísos perdidos y anhelo de plenitud, celebrado en San Cristóbal los días 

17 al 19 de agosto del año 2023.

El mito griego, así como el paraíso cristiano, el encuentro místico con la 

divinidad, otros mitos sobre tierras sin mal, reinos utópicos o territorios de 

abundancia infinita indican que parece ser común a distintas culturas humanas 

la existencia de historias y símbolos asociados a la ausencia de límites o 

carencias, tiempos dorados o edades arcaicas de inocencia y plenitud. La 

riqueza y exuberancia como condiciones naturales perdidas, la inexistencia de 

pobrezas o desigualdades, la ausencia de falta, la ilusión del enamoramiento.

El psicoanálisis lo abordó desde el mito de Edipo y la instauración del 

orden paterno o la ley simbólica para marcar límites en un sujeto que al nacer 

es puro deseo informe. El célebre “perverso polimorfo” es el humano amoral, 

antes de que el cuerpo sea marcado por mapas restrictivos y ordenadores, que 

debe ser “castrado”, metáfora de una aceptación de que no podemos ser todo y 

uno con la madre y el universo, que tenemos carencias, que estamos 

incompletos.

Platón en El banquete pone en boca de Aristófanes una descripción del 

amor como la búsqueda de la otra mitad que falta para alcanzar la perfección 

de los primeros humanos, andróginos esféricos que fueron cercenados por los

Fania Castillo / Presentación

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero - junio 2025), pp.5-7 2244-8667                         |5

PRESENTACIÓN

N.º 29 / Año 15 / Enero - junio 2025



Bordes. Revista de estudios culturales, ISSN:n.º 29 (enero - junio 2025), pp.5-7, 2244-8667                         |6

dioses para evitar la soberbia que generaba la posesión de ambos sexos en 

todo su esplendor.

Adán y Eva fueron expulsados también del Edén cristiano, condenados 

a parir y a sudar. Con esa caída de la gracia divina adviene la carencia, el cese 

del suministro ilimitado de recursos, que no había que ganarse antes, en esos 

tiempos primordiales de inocencia, porque eran dados.

América es imagen de paraíso para los colonizadores europeos, con 

sus paisajes exuberantes y territorios vastos, de colores y temperaturas 

distintas. La ilusión de una naturaleza abundante y generosa, ilimitada en sus 

riquezas, un Mundo Nuevo para construir a semblanza de los ideales realistas, 

católicos o puritanos.

Hoy en Occidente se emulan prácticas antiguas de otras culturas en una 

especie de búsqueda masiva de espiritualidad perdida. La América originaria o 

hasta el Lejano y Antiguo Oriente en sus formas simplificadas e importadas 

parecen adoptados como imagen de plenitud y equilibrio, de sabiduría mística 

y regeneración. 

Existe otra forma distinta de utopía en las fantasías futuristas 

postorgánicas, que proponen la abolición del cuerpo y de cualquier límite o 

distinción entre géneros y especies, incluso entre el humano y la máquina. 

Desde el Manifiesto Cyborg de Donna Haraway se ha seguido explorando esta 

noción que, a diferencia de otras teorías, no plantea un retorno sino la 

construcción de subjetividades radicalmente nuevas.

En otra corriente de la psicología analítica, liderada por Carl Jung, se 

propone una visión de la unidad como destino, en un camino de integración 

que se basa principalmente en la relación dinámica entre los opuestos. En este 

modelo teórico es fundamental la dualidad entre lo femenino y lo masculino, en 

franca oposición a otras psicologías más culturalistas como la lacaniana, 

considerando que hay una especie de principios esenciales masculino animus 

y femenino anima.

Este planteamiento resulta controversial hoy, ante el cuestionamiento 

de la división binaria de la sexualidad y las constantes revisiones que hacen 

activistas y filósofos contemporáneos como Judith Butler y Paul B. Preciado a 

las nociones de género.

Existe una tendencia a proponer la abolición de los géneros, como un 

regreso a esa libertad primigenia añorada que cita Foucault en su Historia de la 

sexualidad. Quizá sea otra forma de paraíso perdido, una utopía aplicada al 

cuerpo, esa implacable utopía.

Fania Castillo / Presentación



Bordes. Revista de estudios culturales,  ISSN:n.º 29 (enero - junio 2025), pp.5-7, 2244-8667                        |7

Aunque desde la visión de los defensores de la familia tradicional, los 

tiempos dorados perdidos son aquellos donde las buenas costumbres 

imperaban y estas escandalosas desviaciones ignoradas. Esto sin considerar 

que no se encuentra en la historia registro fidedigno de culturas donde no 

exista desviaciones de la norma, cualesquiera que haya sido, en las 

interacciones sexuales individuales. 

Tampoco se conoce una sociedad sin abusos de poder, violencia o 

desigualdades sociales, pero en todas las culturas y en todos los tiempos hay 

imágenes míticas de alguna forma de esta perfección o plenitud. Siguen 

proliferando sectas que brindan la ilusión de totalidad y contención en el siglo 

XXI.

En el panorama presentado por los distintos contribuyentes a esta 

edición, desde una variedad de campos, los seres humanos seguimos 

buscando el amor y la perfección. En tiempos cibernéticos, ya no cruzando 

mares, las utopías se aplican al primer topo: el cuerpo es el lugar del mito, 

conquista y transformación.

Fania Castillo
Grupo de Investigación Bordes

Fania Castillo / Presentación



Resumen: Este ensayo presenta como eje central el análisis de la figura de Tiresias en dos 

obras literarias, pertenecientes a géneros literarios distintos: Les Mamelles de Tirésias, de 

Guillaume Apollinaire y The Waste Land, de Thomas Eliot. En primer lugar, menciona los 

puntos de convergencia entre las dos creaciones, en el marco de una «nueva» estética, 

derivas hacia el arte de la vanguardia. Y, por otra parte, incursiona y examina lo andrógino 

del personaje de Tiresias. En Zanzíbar, Teresa plantea el desafío de cuestionar el centro 

hegemónico del poder asignado a los hombres y, para ello, transforma su identidad: decide 

ser Tiresias. Colmado de vitalidad, la autoridad masculina pasa a estar a su cargo y modifica 

su entorno más próximo al establecer nuevas relaciones de poder. En cambio, en The 

Waste Land, Tiresias es el personaje más significativo de la obra porque es su matriz 

unificadora. Asimismo, es la representación de las «voces» femeninas y masculinas, así 

como de los tiempos y espacios, de una época pretérita gloriosa y de un presente y futuro, 

opacos, decadentes, fragmentados, vacíos, de los que es testigo ocular, pero también 

visionario de una vida sin esperanza para los habitantes de las ciudades de la Modernidad. 

Palabras clave: Tiresias; Les Mamelles de Tirésias; The Waste Land; Apollinaire; Eliot. 

Recibido: 08-07-2023
Aceptado: 17-08-2025  

1.  Es profesor de Literatura, egresado del Instituto de Profesores «Artigas» (IPA). Obtiene el título de Magíster 
Universitario en Estudios Avanzados en Literatura Española e Hispanoamericana por la Universidad de 
Barcelona (UB), con una tesis sobre la poesía de Sara de Ibáñez. Actualmente, ejerce la docencia en enseñanza 
media, tanto en Secundaria como en la Universidad del Trabajo del Uruguay (UTU). ORCID: 
https://orcid.org/0000-0003-1996-1875.  

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                         |8

Dossier XIV Seminario Bordes

1Javier Omar Costa Puglione
Universidad de Barcelona (UB), España

javiercosta369@hotmail.com

El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» 
estética: Les mamelles de Tirésias, de Guillaume 

Apollinaire y The waste land, de Thomas Eliot

Grabado de Johann Ulrich Krauß / Tiresias golpeando a las serpientes / 1690



Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

The androgynous Tiresias in two works with a "new" 
aesthetic: Guillaume Apollinaire's Les mamelles de 

Tirésias and Thomas Eliot's The waste land

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                         |9

Abstract: This essay presents as its central axis the analysis of the figure of Tiresias in two 

literary works, belonging to different literary genres: Les Mamelles de Tirésias, by Guillaume 

Apollinaire and The Waste Land, by Thomas Eliot. In the first place, it mentions the points of 

convergence between the two creations, within the framework of the «new» aesthetic, drifts 

towards avant-garde art. And, on the other hand, he explores and examines the 

androgynous character of Tiresias. In Zanzibar, Teresa poses the challenge of questioning 

the hegemonic center of power assigned to men and, to do so, she transforms her identity: 

she decides to be Tiresias. Filled with vitality, the masculine authority becomes his charge 

and modifies his closest environment by establishing new power relations. In contrast, in The 

Waste Land, Tiresias is the most significant character in the play because he is its unifying 

matrix. Likewise, it is the representation of the feminine and masculine «voices», as well as 

of the times and spaces, of a glorious past era and of a present and future, opaque, 

decadent, fragmented, empty, of which she is an eyewitness, but also visionary of a life 

without hope for the inhabitants of the cities of Modernity.

Keywords: Tiresias, Les Mamelles de Tirésias, The Waste Land, Apollinaire, Eliot.

Tiresias, por su carácter andrógino y cuyo origen mitológico remite a la cultura de la Grecia 

antigua, es convocado en diferentes manifestaciones artísticas. En la literatura, está 

evocado en obras de relevancia universal, tales como la Odisea, de Homero, Las siete 

contra Tebas, de Esquilo, Edipo rey y Antígona, de Sófocles, Las metamorfosis, de Ovidio, 

Edipo, de Séneca, la Divina Comedia, de Dante Alighieri, El paraíso perdido, de John Milton, 

entre otras y su representación simbólica llega hasta nuestros días

1. Tiresias: el mito

Existían varias leyendas sobre la juventud de Tiresias y el modo cómo había 

adquirido sus dotes adivinatorias. Se contaba, por una parte, que había sido cegado 

por Palas, por haber visto accidentalmente a la diosa desnuda. Mas, a petición de 

Cariclo, Palas le había concedido, en compensación, el don profético. La versión más 

célebre es bastante distinta. Paseando un día por el monte Cileno (o bien por el 

Citerón), el joven Tiresias separó a los animales, ora los hirió, ora mató a la hembra. 

Sea lo que fuere, como resultado de su intervención él quedó convertido en mujer. 

Célebre adivino que desempeña en el ciclo tebano el mismo papel que Calcante en el 

ciclo troyano. Pertenece, por su padre Everes, descendiente de Udaeo, a la raza de 

los Espartoi […] Su madre es la ninfa Cariclo.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |10

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

Siete años más tarde, paseando por el mismo lugar, volvió a ver otras 

dos serpientes acopladas. Intervino de igual modo y recuperó su sexo 

primitivo. Su desdichada aventura lo había hecho célebre; un día en que 

Zeus y Hera disputaban para saber quién, el hombre o la mujer, 

experimentaba mayor placer en el amor, se les ocurrió la idea de 

consultar a Tiresias, el único que había efectuado la doble experiencia. 

Sin vacilar, Tiresias afirmó que si el goce del amor se componía de diez 

partes, la mujer se quedaba con nueve, y el hombre, con una sola. Esta 

respuesta encolerizó a Hera, al ver revelado de este modo el gran 

secreto de su sexo, y privó a Tiresias de la vista. Zeus, en 

compensación, le otorgó el don de la profecía y el privilegio de una larga 

vida (siete generaciones humanas, según se dice). (Grimal, 2008, p. 

518).

2. El andrógino y su simbología

Juan Eduardo Cirlot (1992) explica sobre el andrógino:

Destaca la convergencia en la unidad, de los dos polos contrarios, 

cuestión en la que también repara Hans Biedermann (1996): «La imagen del 

andrógino significa siempre la recobrada unidad primigenia, la originaria 

totalidad del reino maternal y paternal en divina plenitud, que disuelve todas las 

tensiones» (p. 34). Por su parte, Jean Chevalier y Alain Gheerbrant (2012): «El 

andrógino es el símbolo de la indiferenciación original y de la ambivalencia» (p. 

95).

El andrógino es así el resultado de aplicar al ser humano el simbolismo 

del número 2, con lo que se produce una dualización integrada. […] 

Psicológicamente, no se debe descuidar que la idea de androginia 

representa una fórmula (por aproximación, como casi todas las fórmulas 

míticas) de la «totalidad», de la «integración de los contrarios». Es decir, 

traduce a términos sexuales y por tanto muy evidentes la idea esencial 

de integración de todos los pares de opuestos en la unidad. En 

consecuencia, según Eliade, la androginia es sólo una forma arcaica de 

biunidad divina (p. 67).

3. Intersecciones entre obras

3.1. Dos décadas: ¿proximidad o distancia? 

Los años de escritura de la obra Les Mamelles de Tirésias (en adelante 
2LMT), es muy discutido . G. Apollinaire, en el «Préface» a la primera edición, 

afirma que la compone entre los años 1903 y 1916 y es estrenada en 1917. Las 

diferencias, respecto a su génesis escritural, hace a la cuestión, en tanto pueda 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |11

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

ser leída como una obra de los tímidos albores de la experimentación de la 

vanguardia o como obra creada durante el transcurso de la primera guerra 

mundial. En este último sentido, LMT puede ser interpretada desde un tono 

pacifista, porque el humor aplaca el abatimiento y la desolación de la guerra 

por la que cursa Europa.    

The Waste Land (en adelante TWL) ve la luz en el año 1922 y es escrita en 

el período entreguerras. Para el año 1914, T. Eliot está radicado en Londres y, 
3cinco años después, en 1919 , empieza a esbozar su magna obra. TWL está 

intervenida por la maestría de Ezra Pound, quien sugiere cambios al 

manuscrito original, al proporcionarle giros a las imágenes desde una óptica 

imaginista y vorticista.   

3.2. Obras de una «nueva» estética en Europa

LMT está inscripta en la atmósfera de la innovación emergente y es 

claro que es el germen del teatro del absurdo. Sin embargo, es difícil asignarle 

una corriente. En el «Préface» a la obra el dramaturgo es contundente: «[…] je 

ne prétends nullement fonder une école, mais avant tout protester contre ce 

théâtre en trompe-l'œil qui forme le plus clair de l'art théâtral d'aujourd'hui» 

(Apollinaire, 1918, pp. 17-18). Incluso, y más complejo aún, está sometida a 

discusión acerca de si es teatro de experimentación o teatro de vanguardia. 
4Esta tesis es expuesta por Jorge Dubatti .

2. (Viene de la página anterior) M. Fiszman lo enuncia de forma directa: «Las tetas de Tiresias 

muestra una nueva realidad y nuevas formas de abordarla. La obra fue escrita en 1903, con 

agregados en 1916, antes de su estreno» (Apollinaire, 2009, p. 12). De todos modos, para 

profundizar las posiciones, con respecto a los posibles años de escritura y concepción de LMT, 

puede ampliar con las fuentes que proporciona J. Dubatti (2017), verbigracia, en análisis de 

Pascal Pía (1958). 

3. De la génesis y continuidad del proyecto, hasta la concreción de TWL: «La primera mención 

a La tierra baldía apareció en una carta de Eliot a John Quinn, el 5 de noviembre de 1919: 

«espero poder empezar un poema que tengo en mente». Seis semanas después le confesaba 

a su madre que su deseo de año nuevo era «poder escribir un poema largo» en el que había 

estado pensando desde hacía mucho tiempo» (Eliot, 2006, p. 60). Son varios los 

acontecimientos y circunstancias personales que, en el 1920, lo acucian y no lo dejan 

prosperar en su iniciativa. Entre su estancia en Lausana ―por su enfermedad― y el año 1922, 

es que puede escribir y corregir.   

4. Sobre esta tesis, J. Dubatti llega a la conclusión: «[…] podemos caracterizar la 
micropoética de LMdT como un espacio de tensiones entre drama experimentalista y 
estructuras del drama moderno. Pero también como una poética innovadora que, sin 
ser exponente de la vanguardia histórica, pone a circular una energía artística que 
estimula la emergencia y el desarrollo de la vanguardia teatral en Francia. Poética 
experimentalista de fusión de procedimientos, LMdT no sería entonces, de acuerdo a 
nuestras conclusiones, un hito de la vanguardia histórica, sino de los procesos de 
modernización radical en la historia del teatro europeo» (2017, p. 53). 

Guillaume Apollinaire
1880-1918



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |12

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

Por su parte, TWL adscribe al movimiento de vanguardia anglo-

norteamericano «imagismo» (en inglés, imagism), nacido en Inglaterra.   

3.3.Tiresias como personaje 

En LMT, Tiresias está desmitificado, es decir, su presencia no está 

invocada desde la concepción sagrada de lo mítico. Y su aparición es circular: 

está presente al comienzo y al final de la obra. 

En TWL, si bien Tiresias recuerda sus tiempos míticos, queda cautivo, 

por un lado, de la turbiedad de los habitantes de la landa estéril y gris y, por otro, 

es fiel representante de la multiplicidad de «voces» y de tradiciones que la obra 

invoca. Aparece en la parte III, justo en la mitad del poema, tensionado entre el 

conglomerado de escenas de las dos primeras y de las dos últimas.

En cualquiera de las dos obras, lo significativo es que Tiresias, de un 

modo u otro, las atraviesa en su integralidad.

   

3.4.  Adivinación y cartomancia 

En LMT, Teresa está vestida de Cartomante; en TWL, hay una línea de 

personajes vinculados a la adivinación: la Sibila de Cumas, Madame Sosostris 

(cartomante) y Tiresias.

4. Les Mamelles de Tirésias

Un año antes de morir, el 24 de junio de 1917, G. Apollinaire logra 

estrenar la obra teatral LMT, en cuya portada del programa para el estreno 

aparece un dibujo de Pablo Picasso. Su puesta en escena causa escándalo, es 

considerada una provocación y, en consecuencia, despierta punzantes 

rechazos. Desde que irrumpen las primeras experimentaciones de vanguardia 

y hasta el tramo de las dos o tres primeras décadas del siglo XX, deben luchar 

contra las más tormentosas reacciones sociales de los lectores y del público, 
5en general, atravesado por lo conservador y tradicional .   

El título de esta obra está acompañado de un subtítulo: «Drame 

surréaliste en deux actes et un prologue». Es la primera vez que el término 

5. Mario De Micheli alega a esa actitud embrionaria de los artistas hacia la ruptura con la 

tradición: «El significado de que viene a cargarse en este período la conocida fórmula épater le 

bourgeois es, sin duda, indicativo. Escandalizar al burgués, gastarle bromas pesadas, […] fue 

una práctica común de los artistas de vanguardia […] Pero más allá de estos gestos, la 

polémica y la protesta estaban ya a punto de entrar en una fase de aspereza extrema y de 

turbadora agresividad. El artista tendía cada vez más a transformarse en signum 

contradictionis. De los síntomas aislados de la rebelión se pasaba, así, al segundo tiempo, es 

decir, a la organización de los movimientos de la rebelión» (2001, pp. 62-63).

Les mamelles de Tiresias
portada del libro, 1918



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |13

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

«surréaliste» es empleado, pero no bajo las significaciones que adquiere, 

posteriormente, cuando André Breton lo rescata y reconquista, en su primer 

Manifeste du surréalisme, del año 1924, para dar origen a un nuevo 

movimiento artístico de vanguardia por él liderado. 

Apollinaire utiliza la palabra «surréaliste» con la finalidad de ir en contra 

de la mimesis decimonónica y de crear, mediante la obra literaria, otra manera 

de intervenir y entender la realidad, según las inéditas ideas estéticas, 
6relacionadas al «Nuevo Espíritu» que va emergiendo a principios del siglo XX . 

Sobre LMT, Mariano Fiszman expone: «Reaccionaba contra una forma de 

representación que ya no era verosímil, sino puramente convencional. Se 

proponía volver a la naturaleza, pero no a la manera de los fotógrafos, sino a la 

manera de los poetas» (Apollinaire, 2009, p. 12). 

Con la injerencia inventiva de la vanguardia en los objetos, distorsiona 

los modelos anteriores y elabora novedosas, incisivas y provocativas 
7

propuestas para una original concepción de lo artístico .  

5. Tiresias en Les Mamelles de Tirésias

Teresa es el primer personaje de LMT que aparece en escena, y en los 

dos versos iniciales, la primera palabra que enuncia, de manera categórica, es 

el adverbio de negación «non». En la escena primera expone su negación a 

cumplir la voluntad del hombre y, mediante una lúcida y avasallante 

declaración de su posición como mujer, imprime el desafío al poder ejercido 

por el hombre:

6. Guillermo De Torre entiende que G. Apollinaire, si bien intenta innovar y dejar el germen para 

la revolución en el arte, desde la vanguardia, su proyecto queda a medio camino: «Situado en 

una época-bisagra, su obra representa tanto una ruptura como un comienzo. Se mueve en un 

tiempo intermedio, entre un estilo que ya ha perdido vigencia y otro que no ha alcanzado a 

tenerla. Sufre el deslumbramiento de la modernidad, pero mantiene visibles los hilos 

retrospectivos. Su manifiesto El espíritu nuevo y los poetas es ambiguo. Cierto es que pesan 

mucho las circunstancias en que fue escrito ―al finalizar la guerra del 18 y pocos días antes de 

la muerte del autor―, dándole un aire de compromiso más que de afirmaciones categóricas. 

La única absoluta es ésta: «El espíritu nuevo reside íntegramente en la sorpresa. La sorpresa 

es el mayor resorte del arte nuevo.»» (1971, p. 264).

7. En el año 1944, Francis Poulenc compone la ópera Les Mamelles de Tirésias, con base en la 

obra de G. Apollinaire: «[…] Poulenc compuso su primera ópera basada en este texto, donde 

se vuelve a encontrar el gran talento inventivo de Apollinaire unido a su lírica, a su humor y a su 

valoración tanto del arte popular como de ciertos textos tradicionales» (Apollinaire, 2009, p. 

12).



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |14

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

Non Monsieur mon mari

Vous ne me ferez pas faire ce que vous voulez

                                                                             Chuintement

Je suis féministe et je ne reconnais pas l'autorité de l'homme

                                                                                      Chuintement

Du reste je veux agir à ma guise

Il y a assez longtemps que les hommes font ce qui leur plaît […] 

(Apollinaire, 1918, p. 45)

Teresa muestra el deseo de generar su espacio de autonomía y de 

libertad, sin estar sometida a los caprichosos de su esposo, quien tiene un 

discurso muy lacónico, agresivo, imperativo y repetitivo que lo define como un 

autómata: «Donnez-moi du lard je te dis donnez-moi du lard» (Apollinaire, 

1918, p. 46). 

En la segunda intervención, Teresa declara que quiere practicar las 

actividades y ocupar roles que están más reservados para los hombres. Y, 
8entre estornudos y crisis nerviosa, habla como si ya fuese un hombre: soldat , 

député, avocat, sénateur, ministre, médecin, physique, psychique. Pero, 

también emerge la «voz» femenina, en el mismo parlamento: «Je veux être 

mathématicienne philosophe chimiste / Groom dans les restaurants petit 

télegraphiste / Et je veux s'il ne plaît entretenir à l'an / Cette vieille danseuse qui 

a tant de talent» (Apollinaire, 1918, p. 46). Este segundo discurso de Teresa es 

sintomático, en este momento, de una esencia andrógina, pero, asimismo, de 

lo que sucede a continuación en la obra: la transformación de su identidad. 

8. Este punto es esencial problematizarlo. G. Apollinaire es soldado en la guerra y Teresa, 

también, lo es, pero desde el lugar de la comicidad, porque parodia ese y otros roles sociales 

que son atribuidos, exclusivamente, a los hombres. A pesar de que el autor participara en la 

guerra, eso no significa que el mensaje sea ensalzarla, muy por el contrario, el personaje de 

Tiresias en la obra, con un tono provocador, deja entrever el claro rechazo antimilitar y propone 

la igualdad de los sexos. Las mujeres pueden y deben tener el mismo derecho que los hombres 

a ocupar lugares en la sociedad, que le son prohibidos. Eso colabora a pensar una sociedad 

más ecuánime en cuanto a oportunidades. La obra hasta hoy, en su argumento, sigue estando 

vigente: sus temáticas son muy actuales.    

En el tercer discurso de Teresa, ella anuncia sus cambios físicos y 

queda convertida en un hombre: 

[…] Mai sil me semble que la barbe me pousse

Ma poitrine se détache

Elle pousse un grand cri et entr'ouvre sa blouse dont il en sorts 

es mamelles, l'une rouge, l'autre bleue et, comme elle les lâche,



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |15

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

En la escena segunda, cambia de atuendo, de aspecto y El Marido 

queda sorprendido porque no la reconoce. Ella reafirma, tres veces: «Tu as 

raison je ne suis plus ta femme», «Mais Thérèse qui n'est plus femme», «Et 

comme je suis devenu un beau gars» (Apollinaire, 1918, p. 53) y queda 

identificada con un nuevo nombre: «Je porterai désormais un nom d'homme / 

Tirésias» (Apollinaire, 1918, p. 53).

LMT muestran, claramente, las relaciones de poder porque es Teresa, 

devenida en Tiresias, quien toma el poder y, en la escena cuarta, como hombre 

que es, enfrenta a su esposo y le impone cambios: los pantalones por sus 

faldas. De este modo, El Marido ahora es una «belle Mademoiselle». El sello 

de la transformación de identidad de ambos queda sellado al final de la escena 

en un aparente cruce en antítesis: «Elle sort en caquetant tandis que le mari 

imite le bruit de la locomotive en marche» (Apollinaire, 1918, p. 57). Ella es un 

hombre y «caquetant»; él es una mujer y pronuncia un sonido fuerte. Esta 

paradoja plasma esa transición de ambos, es decir, la inversión de roles. 

En las siguientes escenas ―de la quinta a la novena―, del primer acto, 

Tiresias desaparece y el protagonismo lo adquiere el personaje de El Marido. 

En primera instancia, es asediado y seducido, de manera permanente, por El 

Gendarme, que está locamente enamorado de ella y lo confiesa: 

«Mademoiselle ou Madame je suis amoureaux fou / De vous / Et je veux 

devenir votre époux» (Apollinaire, 1918, p. 66). El Marido siente la necesidad 

de admitir su nueva realidad y de afirmar su feminidad por lo que, en un aparte, 

expresa: «Puisque ma femme est homme / Il est juste que je sois femme / Au 

gendarme pudiquement. / Je suis une honnête femme-monsieur / Ma femme est un 

homme-madame» (Apollinaire, 1918, p. 64). El Gendarme pretende girar la 

feminidad recién construida de la figura de El Marido con un gesto de 

masculinización, situación que permite deducir que aquel quiera habilitarse a 

vivir su homosexualidad reprimida: «Eh ! fumez la pipe bergère / Moi je vous 

jouerai du pipeau» (Apollinaire, 1918, p. 65). 

El Marido hace una alusión al mito de Tiresias, que cada siete años 

cambia de sexo: «Et cependant la Boulangère / Tous les sept ans changeait de 

elles s'envolent, ballons d'enfants, mais restent retenues par les fils 

Envolez-vous oiseaux de ma faiblesse […]

Non seulement ma barbe pousse mais ma moustache aussi […]

Je me sens viril en diable

Je suis un étalon

De la tête aux talons

Me voilà taureau (Apollinaire, 1918, p. 50).



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |16

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

peau» (Apollinaire, 1918, p. 65). Además, las «Voix d'hommes» exaltan a 

Tiresias en su nuevo rol social: «Vive Tirésias / Vive le général Tirésias / Vive le 

député Tirésias» (Apollinaire, 1918, p. 67). Y las «Voix de femmes» insisten en 

la liberación de Teresa y en el rechazo del lugar asignado a la mujer, como 

procreadora: «Plus d'enfants Plus d'enfants» (Apollinaire, 1918, p. 67).

El Marido, al final de su primer discurso, de la escena octava, formula un 

axioma que revierte la realidad biológica puesto que, si no es la mujer la que 

procrea, propone que lo haga exclusivamente el hombre: 

El encargado de repoblar, es decir, de llevar adelante, en la ficción, el 

mensaje de G. Apollinaire, es El Marido, no Teresa. Entonces, El Marido 

desafía tanto a El Kiosko como a El Gendarme que él puede dar a luz, los hijos 

que Zanzíbar necesite: «Revenez dès ce soir voir comment la nature / Me 

donnera sans femme une progéniture» (Apollinaire, 1918, p. 71). Es la 

naturaleza que le otorga la suficiencia para dar a luz sin mujer. Apollinaire 

explica en el «Préface» a LMT: 

El autor es consciente de que su obra induce, en el público, algo 

diferente, provocativo. Y más adelante agrega: «[…] la fable que j'ai imaginée 

[…] un homme qui fait des enfants, est neuve au théâtre et dans les lettres en 

général […]» (1918, pp. 13-14). 

LMT es una obra teatral muy bulliciosa, en la que las imágenes auditivas 

son las predominantes. En el segundo acto, los sonidos abundan más aún, 

porque hay innumerables gritos de bebé debido a que nacen, fecundamente, 

40.049 hijos en un solo día, cifra absurda e hiperbólica in extremis, pero que le 

ocasiona plena felicidad a El Marido por lograr su cometido. El personaje de El

Zanzibar a besoin d'enfants sans mégaphone donnez l'alarme  

Criez au carrefour et sur le boulevard

Qu'il faut refaire des enfants à Zanzibar

La femme n'en fait plus Tant pis Que l'homme en fasse 

(Apollinaire, 1918, p. 68). 

J'ai mieux aimé donner un libre cours à cette fantaisie qui est ma 

façon d'interpréter la nature, fantaisie, qui selon les jours, se 

manifeste avec plus ou moins de mélancolie, de satire et de 

lyrisme, mais toujours, et autant qu'ilm'est possible, avec un bon 

sens où il y a parfois assez de nouveauté pour qu'il puisse choquer 

et indigner, mais qui apparaîtra aux gens de bonne foi (1918, p. 

13).



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |17

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

Periodista sintetiza lo andrógino en la figura de El Marido, al mismo tiempo que 

coloca en jaque su capacidad maternal: «En Somme vous êtes quelque chose 

comme une fille-père / Ne serait-ce pas chez vous instinct paternal maternisé» 

(Apollinaire, 1918, p. 87). De forma también absurda, los hijos nacen ya adultos 

y con una profesión que les permite, gracias a su economía, cuidar de su 

madre-padre, como ella-él pretende: «Eh oui c'est simple comme un périscope 

/ Plus j'aurai d'enfants / Plus je serai riche et mieux je pourrai me nourrir» 

(Apollinaire, 1918, p. 91). 

En la escena cuarta, en el mismo contexto de delirio que impregna la 

obra, uno de los hijos pretende estafar, principalmente al padre-madre, aunque 

también a su familia, si él no cumple con lo que le pide: 

El Marido juzga los discursos de ese hijo cruel porque es traicionero y 

desleal: «Celui-ci n'est pas réussi / J'ai envie de le déshériter» (Apollinaire, 

1918, p. 96).

La escena sexta oficia como preámbulo para la intervención de La 

Cartomante, que es Teresa disfrazada, en la siguiente. Hay tantos hijos, 

concretamente 40.050, y El Gendarme explicita: «Mais la population 

Zanzibarienne / Affamée par ce surcoît de bouches à nourrir / Est en passe de 

mourir de faim» (Apollinaire, 1918, p. 98). 

La Cartomante hace su aparición irónica porque define a los 

ciudadanos como «castos» y queda destacada su figura: «Elle arrive du fond 

de la salle. Son crâne est éclairé électriquement» (Apollinaire, 1918, p. 99). 

Luego, hay un enfrentamiento entre La Cartomante y El Gendarme, en el que 

este queda casi muerto, porque es estrangulado, pero resucita. Teresa deja su 

disfraz de La Cartomante y El Marido le pregunta si es Teresa o Tiresias, 

porque no le observa sus senos, cuestión que tampoco importa porque hay 

stock de globos y pelotas, con los que amamantan a todos los niños recién 

nacidos. En un gesto delirante, Teresa, que vuelve a ser mujer, manifiesta: 

Si vous me donnez cinq cents francs

Je ne dis rien de vos affaires

Sinon je dis tout je suis franc

Et je compromets père sœurs et frères

J'écrirai que vous avez épousé

Une femme triplement enceinte

Je vous compromettrai je dirai

Que vous aves volé tué donné sonné barbé

(Apollinaire, 1918, p. 94). 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |18

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

«Elle lâche les ballons d'enfants et lance les balles aux spectateurs / Envolez-
9

vous oiseaux de ma faiblesse / Allez nourrir tous les enfants  / De la 
10

repopulation » (Apollinaire, 1918, p. 108).

La obra concluye con otra visión de la relación marital. Sobre la resolución del 

conflicto, J. Dubatti lo condensa como una reconciliación entre Teresa y El 

Marido, al emprender una nueva relación, por ende, hay una «reconstitución 

de la pareja, pero desde un nuevo orden (no regreso al orden anterior, a la 

mutación de Teresa (Teresa deviene [en] una madre universal cuyos senos 

alimentan a todos los niños de la repoblación)» (2017, p. 49). 

6. The Waste Land

 TWL está compuesta por 433 versos y dividida en cinco partes. En la 

tercera, aparece la figura de Tiresias. T. Eliot incorpora notas explicativas sobre 

su obra. Y, en la nota n.º 218, afirma: «Tiresias, aunque mero espectador y no 

realmente un «protagonista», es, sin embargo, el personaje más importante 

del poema, el que une a todos los demás.» (Eliot, 2006, p. 291). 

Tiresias está ubicado estratégicamente en la mitad del poema por lo que 

une las «voces» anteriores y las ulteriores. En primer lugar, hay una sucesión 

de personajes asociados a la adivinación. Al comienzo, la Sibila de Cumas, 

luego Madame Sosostris y Tiresias. En segundo término, el perfil de cada uno 

de ellos está construido desde la desmitificación, así como sucede también 

con Tiresias de LMT. Las dos obras analizadas muestran a estos personajes 

9. Al final de la obra, son necesarias muchísimas ubres que amamanten a los nacidos. Y la 

respuesta que ofrece Teresa promueve una solución patafísica a la situación: hay pechos para 

todos. Es relevante no dejar a un lado la influencia de Alfred Jarry en Les Mamelles de Tirésias. 

Guillermo De Torre agrega que, en esta obra teatral, G. Apollinaire «[…] paga tributo al 

deslumbramiento que ejercicio sobre él Alfred Jarry y su «patafísica», «ciencia de las 

soluciones imaginarias», según queda definida en Le Docteur Faustroll […]» (1971, p. 258).

10. G. Apollinaire, en el «Préface» a la obra, razona sobre los objetivos trazados con LMT e 

insiste, fundamentalmente, en uno, que es la repoblación de Francia: «Et pour tenter, sinon 

une rénovation du théâtre, du moins un effort personnel, j'ai pensé qu'il fallait revenir à la nature 

même, mais sans l'imiter à la manière des photographes. Quand l'homme a voulu imiter la 

marche, il a créé la roue qui ne ressemble pas à une jambe. Il a fait ainsi du surréalisme sans le 

savoir. Au demeurant, il m'est impossible de décider si ce drame est sérieux ou non. Il a comme 

but d'intéresser et d'amuser. C'est le but de toute œuvre théâtrale. Il a également pour but de 

mettre en relief une question vitale pour ceux qui entendent la langue dans laquelle il est écrit: le 

problème de la repopulation» (Apollinaire, 1918, p. 12). La guerra hace estragos y él es testigo 

de hecho de eso, porque le toca participar en la guerra. Por lo tanto, está saturado de muerte, 

quiere apostar a la vida: «Je leur ai signalé le grave danger reconnu de tous qu'il y a pour une 

nation qui veut être prospère et puissante à ne pas faire d'enfants, et pour y remédier je leur ai 

indiqué qu'il suffisait d'en faire» (Apollinaire, 1918, p. 14). Por último, exhorta a quienes están 

en el poder que hagan suyo ese mensaje y lo transmitan: «C'est aux gouvernants à agir, à 

faciliter les mariages, à encourager avant tout l'amour fécond […]» (Apollinaire, 1918, p. 16).

T. S. Eliot (1888 -1965) 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |19

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

con fuerte presencia en la mitología ―Tiresias y la Sibila de Cumas―, 

inmersos en las ciudades de la Modernidad. En LMT, Tiresias desarrolla su 
11

acción en Zanzíbar , región de Tanzania, es una isla del Océano Índico, 

aunque el mensaje de la obra está destinado a los franceses. Por su parte, en 

TWL, la ciudad es Londres. Las dos obras hacen eco de los acontecimientos 

históricos del momento en Europa, en el siglo XX: las dos guerras mundiales. 

La «voz» de la Sibila de Cumas está en el epígrafe de TWL, cuando 

expresa: «En cuanto a la Sibila, yo la vi con mis propios ojos en Cumas, 

colgada dentro de una botella. Cuando los niños le preguntaban: “¿Qué 

quieres, Sibila?”, ella respondía: “Quiero morir”» (Eliot, 2006, p. 192). La Sibila, 

una de las sacerdotisas de Apolo, que posee el don de la videncia, desea morir 

porque puede avizorar un futuro atestado de calamidades, indicio de los 

sucesos de TWL.   

Por otra parte, Madame Sosostris es una cartomante y su perfil está 

construido desde la ironía y la burla, porque es la «más sabia», pero sus 

profecías, mediante las cartas del tarot, no son claras, aunque anuncian las 

desgracias de personajes que aparecen más adelante en TWL, como el Rey 

Pescador y Flebas. 

7. Tiresias en The Waste Land

Y, luego, Tiresias, cuya presentación y discurso, ocupan los versos 215-

255. La descripción de Tiresias muestra su condición andrógina, con la que 

convive: «I Tiresias, though blind, throbbing between two lives, / Old man with 

wrinkled female breasts» (Eliot, 2006, p. 240). Es un hombre longevo con los 

atributos femeninos «arrugados» por la avanzada edad y, evidentemente, hay 

un guiño de T. Eliot a la obra de G. Apollinaire, al referenciar «arrugados 

pechos». Sobre Tiresias, en su nota n.º 218, T. Eliot agrega: 

11. Con respecto a este lugar, Jorge Fondebrider comenta: «Zanzíbar es una isla del Océano 

Índico y también el nombre de un juego de dados ―el zanzi― practicado por los franceses. Em 

varias oportunidades el doble sentido le permitirá a Apollinaire desarrollar escenas cómicas 

basadas en el equívoco, como por ejemplo durante la discusión de Presto y Lacouf en la 

escena cuarta del primer acto» (Apollinaire, 2010, p. 52).

Así como el mercader de un solo ojo, vendedor de pasas, se 

disuelve en el Marino Fenicio, y éste no se diferencia del todo de 

Ferdinand, Príncipe de Nápoles, así todas las mujeres son una 

mujer, y los dos sexos se reúnen en Tiresias. Lo que ve Tiresias es, 

de hecho, la sustancia del poema (2006, p. 291). 

The waste land
portada del libro, 1922



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |20

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

Lo mitológico y la condición andrógina de Tiresias le permite a T. Eliot 

que, por metonimia, represente y congregue no solo las «voces» de los demás 
12

personajes masculinos y femeninos , sino también que oficie como elemento 

cohesivo de las tradiciones culturales y literarias, por distantes que sean. 

Asimismo, y en ese sentido, al integrar los tiempos (pretérito, presente y 
13

futuro), los espacios y las cosmovisiones de Occidente y de Oriente  

trasciende las fronteras y es, así, atemporal. R. Costa Picazo anota sobre 

Tiresias: 

Al aludir a las referencias literarias anteriores, en Edipo rey, Tiresias 

enfrenta a Edipo y el contraste entre ellos está determinado por la dicotomía 

entre la ceguera real de Tiresias y la metafórica de Edipo. Tiresias logra ver que 

Edipo es asesino de su padre a quien está buscando y Edipo, con ojos, no lo 

puede ver. Tiresias de TWL es ciego, pero, sin embargo, también puede «ver» 

y escuchar lo que sucede en toda la obra, especialmente, lo acontecido a la 

hora del té, entre la mecanógrafa y el joven carbuncoso. Ninguno de los dos 

posee un nombre que los identifique, solo son conocidas sus profesiones: 

«mecanógrafa» y «un simple empleado de cualquier agencia». Eso los 

despersonaliza, los deshumaniza y, al mismo tiempo, los expone como 

Eliot nos dice en una nota que todos encuentran unidad en Tiresias, que 

fue hombre y luego mujer, y tuvo el don de la profecía. A Eliot le interesa 

Tiresias, asimismo, porque su percepción está tomada desde una 

perspectiva fuera del tiempo y del espacio: es como una visión superior, 

y distante, capaz de percibir lo esencial sin prejuicios de ninguna 

especie (Eliot, 2012, p. 41). 

12. En lo referido a Tiresias andrógino y a la complejidad de su presencia en el poema, Olga 
Osorio subraya su relevancia y amplía: «Al situar la clave de interpretación del poema en este 
personaje, T. Eliot confirma lo que venimos apuntando: La tierra baldía es un poema global, es 
el poema del Hombre contemporáneo con todo lo que es, fue y será. Todos los personajes se 
identifican y se confunden a lo largo del poema porque todos son uno. Son el mismo Rey 
Pescador que tiene a su espalda la llanura estéril, el Marino Fenicio que muere ahogado, no sin 
antes haber cobrado consciencia de los cadáveres que deambulan por las calles londinenses 
(presente y pasado mezclados de nuevo), el rey Tereo que fuerza a Filomena y el joven que 
abusa tristemente de una mecanógrafa que “se deja hacer”, el soldado Albert que, como el 
Marinero y el pescador de caña (Rey Pescador) regresará en breve a un hogar donde lo espera 
una relación decadente, Sweeney (que aparece equiparado a Acteón) y muchísimos otros que 
discurren a lo largo del poema. Lo mismo puede decirse de las mujeres. En este caso la 
identificación aparece todavía más clara: forzadas sexualmente o resignadas, viven sus 
relaciones de una forma en la que conviven la culpabilidad y la indiferencia. La esterilidad de la 
tierra ―no olvidemos que es un símbolo que hace referencia a la falta de una respuesta― 
aparece en ellas reflejada, como, por ejemplo, en los abortos de Lil o, en un plano distinto, en la 
incomunicación […]» (Osorio, 2002). 

13. Recordar que Tiresias integra la tercera parte del poema, que lleva por título «THE FIRE 
SERMON» («EL SERMÓN DEL FUEGO»), en alusión a un sermón de Buda, «[…] en el que 
éste revela a sus discípulos las causas que destruyen al hombre» (Eliot, 2006, p, 231).



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |21

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

personajes signados por el hastío, causado entre otros motivos, por sus 

empleos rutinarios, que anulan su creatividad. La «voz» de Tiresias está 

inmiscuida entre las acciones de estos dos personajes. La presencia de la 

mecanógrafa está enfatizada por dos adjetivos «bored and tired» y él, por su 

parte, por un deseo sexual que lo consume. Para ella, es un encuentro 

automatizado, sin goce, sin deseo y, principalmente, sin amor: él «Endeavours 

to engage her in caresses / Which still are unreproved, if undesired» (Eliot, 

2006, p. 242). 

En los versos 243-246, la «voz» de Tiresias congrega los tres tiempos: 

por un lado, recuerda su célebre pasado en Tebas; luego, vive el presente de la 

enunciación y, por otro lado, el declive y la decadencia futuras. En el presente, 

está presenciando y sufriendo, porque él representa los tristes sentimientos y 

la «voz» de la mecanógrafa que, en silencio, acepta ese encuentro sexual casi 

forzado, cuyo antecedente es el episodio de Filomena ―estupro―, en la parte 

II, versos 97-103, de TWL. Concluida la escena, ella queda sola y el paisaje es 

desolador: 

   

A la descripción de su soledad interior y de su vacío existencial, ella 

recibe una idea «incompleta», es decir, fragmentada, parcial, quebrada, que 

implica el rechazo de la situación porque, de inmediato, ese pensamiento 

adquiere «voz»: «'Well now that's done: and I'm glad it's over'» (Eliot, 2006, p. 

244). El verso insinúa un mensaje bimembre: el primer segmento acentúa la 

noción de automatismo y desgano; el segundo, sugiere el abuso sexual. 

La mujer está perturbada, ensimismada y clausurada en un íntimo 

ostracismo que la conduce a sentir el agobio y la angustia de la vacuidad en su 

aislamiento, con una vida sin motivación.    

Tanto Tiresias como la mecanógrafa están presos de una reciprocidad: 

él padece la tristeza de la mujer, siente como si estuviese en su lugar y es 

testigo porque «ve». R. Costa Picazo entiende: «[…] lo que ve Tiresias

She turns and looks a moment in the glass,

Hardly aware of her departed lover; 

Her brain allows one half-formed thought to pass:

'Well now that's done: and I'm glad it's over.'

When lovely woman stoops to folly and

Paces about her room again, alone,

She smoothes her hair with automatic hand,

And puts a record on the gramophone.

(Eliot, 2006, p. 244). 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |22

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

constituye la sustancia, la esencia: Tiresias ve la esterilidad, el tedio, la 

degradación del sexo. Esa es la sustancia de la vida en la tierra desolada» 

(Eliot, 2012, p. 35).

Tiresias, como adivino que es, visualiza el futuro de la mecanógrafa 

antes de terminar presenciando los acontecimientos y, a su vez, el futuro 

funesto que van a vivir los habitantes de TWL.

8. Conclusiones

«Dios ha muerto», expresa Friedrich Nietzsche. Por lo tanto, el destino 

de los hombres de la Modernidad está a cargo de ellos mismos: su inteligencia 

o necedad forjan sus opciones. Los personajes de LMT y los de TWL no 

apuntan a un mismo mensaje o similar. 

Sucede que, en el caso de LMT, los personajes están del lado de la vida 

y proponen la procreación. Francia viene quedando diezmada a consecuencia 

de la primera guerra mundial, entonces, G. Apollinaire, mediante su obra, deja 

un mensaje: la importancia de la natalidad. Sin embargo, los de TWL no 

disfrutan de una sexualidad plena, sus vidas son superfluas, vacías y no 

conectan con la vida, al contrario, son muertos en vida. Uno de los temas 

centrales de TWL es, precisamente, la esterilidad de la tierra y de la vida. En 

esa tierra no hay vitalidad ni estimulación. Además, mientras el desarrollo de la 

sexualidad en LMT es abierta y vivida con libertad hasta el colmo del absurdo, 

sin ningún tipo de tapujos, en TWL, está vinculada a los ritos de supervivencia, 

vivenciada desde el ángulo de la culpa y desde lo yermo ―lo que no 

produce―; es impuesta u obligada y, por lo tanto, carece de sentidos. 

En cuanto a la estructura temática y a los personajes, si bien son obras 

que siembran la concepción de una «nueva» estética emergente, cuyos 

parámetros transitan por el caos, este no está trazado desde el mismo lugar. En 

LMT, en medio del desconcierto y a pesar de él, existe una meta comunicativa 

para los espectadores, una solución ante la problemática de la muerte, 

estrechamente ligada a la vida: repoblar Francia. Teresa es el único personaje 

de la obra que posee un nombre; es un personaje dinámico y, al decidir ser 

Tiresias, provoca una serie de sinergias que hacen mover los hilos de los 

demás. Desde una órbita irónica, jocosa y delirante, LMT lleva adelante su 

atmósfera teatral y los desdoblamientos del juego de máscaras, como el de 

Teresa-Tiresias, ponen en escena asuntos como la transformación de la 

identidad y la igualdad de sexos. En TWL, el caos proviene de su 

fragmentarismo polifónico, de los múltiples tiempos, espacios, personajes, 

engarces referenciales al punto que es un mosaico de culturas y Tiresias es



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.8-23 2244-8667                       |23

Javier Costa Puglione / El andrógino Tiresias en dos obras de una «nueva» estética

testigo del caos, del fracaso, del estancamiento y de la tristeza del hombre de la 

Modernidad. No obstante, está resignado a aceptar, junto con los personajes 

de TWL, la eterna búsqueda de sentido. Los de LMT indagan y obtienen 

resultados, pero, los de TWL buscan y reciben más incertidumbres.

Tiresias en LMT es activo, discurre, toma el poder, muestra su fuerza e 

iniciativa; Tiresias en TWL es un testigo que ve lo sucedido en el pasado, lo que 

acontece en el presente y lo sucesos del futuro, mas su intervención es como 

espectador, un personaje estático, sin poder revertir el porvenir.   

Apollinaire, G. (1918). Les Mamelles de Tirésias. Éditions Sic.

Apollinaire, G. (2009). Las tetas de Tiresias. Trad. y nota preliminar de Mariano 

Fiszman. Losada. 

Apollinaire, G. (2010). Las tetas de Tiresias. Trad. de Jorge Fondebrider. Gog y 

Magog ediciones.

Biedermann, H. (1996). Diccionario de símbolos. Paidós.

Chevalier, J. y Gheerbrandt, A. (2012). Diccionario de símbolos. Herder.

Cirlot, J. E. (1992). Diccionario de símbolos. Labor. 

De Micheli, M. (2001). Las vanguardias artísticas del siglo XX. Alianza.

De Torre, G. (1971). Historia de las literaturas de vanguardia. Tomo I. Ediciones 

Guadarrama.

Dubatti, J. (2017). Les Mamelles de Tirésias (1917) de Guillaume Apollinaire en 

la historia teatral: ¿vanguardia histórica o experimentalismo? Análisis de su 

poética. Revista Colombiana de las Artes Escénicas, 11, 29-54.

Eliot, T. (2006). La tierra baldía. Ed. bilingüe de Viorica Patea. Trad. de José 

Luis Palomares. Cátedra.  

Eliot, T. (2012). The Waste Land. Trad. y ed. crítica de Rolando Costa Picazo. 

Academia Argentina de Letras.  

Grimal, P. (2008). Diccionario de mitología griega y romana. Paidós.

Osorio, O. (2002). «La Tierra Baldía: un Palimpsesto del siglo XX». Espéculo: 

Revista de estudios literarios. N.º 20. Universidad Complutense de Madrid. 

https://biblioteca.org.ar/libros-comedias/5585.html (22/02/2023). 

Referencias



Resumen: El estudio del paisaje andino venezolano ha sido una empresa cautivadora para viajeros 

europeos, hispanoamericanos y venezolanos debido a su biodiversidad. Entre los años 1939 y 1940 

el fotógrafo y crítico de arte caraqueño Alfredo Boulton viaja a Los Andes venezolanos con la 

voluntad expresa de iniciar un proyecto iconográfico a escala nacional en torno al paisaje, que fuera 

reconocible para todos los venezolanos. Como resultado de esta apuesta artística y teórica, surge la 

serie Los Andes, donde el autor se propone registrar visualmente el paisaje de la región y sus 

habitantes a medida que lo recorre, desde una mirada mestiza que no reniegue de la tradición 

europea ni ceda a la utopía del hombre americano o las tesis indigenistas. La presente investigación 

de corte historiográfico pretende estudiar la percepción del paisaje de Los Andes venezolanos en los 

testimonios visuales del viajero Alfredo Boulton (1939-1940). El análisis de las fotografías El Valle del 

Motatán y Santo Domingo desde la historia cultural, pondrá en diálogo los factores socioculturales, 

artísticos y estéticos que condicionaron la mirada mestiza presente en el proyecto boultoniano, 

donde a través de la imagen se documentó ese paisaje primigenio y arcádico de la Venezuela agraria 

donde se cimentaba la identidad del mestizo, un paraíso perdido que la modernidad llegó a cambiar.

Palabras clave: viajeros, Alfredo Boulton, paisaje, testimonios visuales, Andes venezolanos. 

Recibido: 03-06-2023
Aceptado: 18-08-2023  

1. 
 

https://www.youtube.com/watch?v=iGTHak2ZokU

 Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 
Celebrado los días 17 al 19 de agosto del 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en:

2. Licenciada en Letras Mención Historia del Arte por la Universidad de Los Andes. Magíster Scientiae en 
Estudios Sociales y Culturales de Los Andes por la Universidad de Los Andes. Integrante del Grupo de 
Investigación de Historia de las Regiones Americanas (GIHRA). Ha publicado diversos artículos y reseñas en 
revistas nacionales. Trabaja como Investigadora en la Dirección de Patrimonio Histórico y Cultural del estado 
Bolívar. Código ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4060-2634

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.24-37 2244-8667                     |24

2Norelsy Lima

Universidad de Los Andes, Venezuela

norelsylima@gmail.com

Fotografía: Alfredo Boulton / El Valle del Motatán

La ficción de un paisaje:
1Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos



Norelsy Lima / La ficción de un paisaje: Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos

The fiction of a landscape:

Alfredo Boulton in the Venezuelan Andes

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.24-37 2244-8667                     |25

Abstract: The study of the Venezuelan Andean landscape has been a captivating 

undertaking for European, Spanish American and Venezuelan travelers due to its 

biodiversity. Between the years 1939 and 1940, the photographer and art critic from Caracas 

Alfredo Boulton traveled to the Venezuelan Andes with the express desire to start a national-

scale iconographic project around the landscape, which would be recognizable for all 

Venezuelans. As a result of this artistic and theoretical bet, Los Andes serie, where the author 

intends to visually record the landscape of the region and its inhabitants as he travels through 

it, from a mestizo perspective that does not deny European tradition or yield to the utopia of 

the American man or the indigenous theses. This historiographical research pretends to 

study the perception of the landscape of the Venezuelan Andes in the visual testimonies of 

the traveler Alfredo Boulton (1939-1940). The analysis of the photographs El Valle del 

Motatán and Santo Domingo from cultural history, will put into dialogue the sociocultural, 

artistic and aesthetic factors that conditioned the mestizo look present in the Boultonian 

project, where through the image that primitive and arcadian landscape of agrarian 

Venezuela was documented where the identity of the mestizo was cemented, a lost paradise 

changed by the modernity.

Keywords: travelers, Alfredo Boulton, landscape, visual testimonies, Venezuelan Andes.

El estudio del paisaje andino venezolano ha sido una empresa cautivadora para viajeros 

europeos, norteamericanos, hispanoamericanos y venezolanos debido a su biodiversidad. 

Entre este último grupo se encuentra Alfredo Boulton, quien además de ser viajero, fue 

fotógrafo, historiador y crítico de arte, empresario, coleccionista y promotor cultural. Nació 

en Caracas en el año 1908, estudió fotografía en Europa y a su retorno a Venezuela en el 

año 1928 comenzó a desarrollar en paralelo dos líneas temáticas de investigación en 

fotografía: sus conocidos Ensayos, que se trataba de una fotografía experimental 

influenciada por Man Ray y el surrealismo; y otra en torno al paisaje local, en su caso El 

Ávila, que estuvo influenciada por la obra paisajista de los pintores de la Escuela de 

Caracas. 

Después de casarse, se mudó a Maracaibo en el año 1937 para atender los negocios 

familiares. Entre los años 1929 y 1940 viajó a Los Andes con la voluntad expresa de iniciar 

un proyecto iconográfico a escala nacional en torno al paisaje que fuese reconocible para 

todos los venezolanos. Allí se dedicó a registrar aquellos detalles que llamaron su atención 

con el asombro de un viajero, pues su lente traduce esa constante tensión entre lo conocido 

y aquello que acaba de descubrir. Para él su fotografía era esencialmente un testimonio



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.24-37 2244-8667                     |26

Norelsy Lima / La ficción de un paisaje: Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos

autobiográfico de su paso por el país, hecho con el propósito de no olvidar el 

paisaje, la arquitectura y las gentes que llegó a observar y que más adelante no 

existirían (Boulton, 1985, p. 12). Muchas de ellas se utilizaron para ilustrar 

fotolibros bien sea en colaboración con otros escritores como Arturo Uslar 

Pietri en Imágenes del Occidente Venezolano (1941), y Antonia Palacios en 

Viaje al frailejón (1955); o en solitario como su fotolibro Imágenes (1985) 

(Boulton, 2020). 

Considerando la importancia de la obra de Alfredo Boulton como 

pionero de la fotografía artística en nuestro país, la presente investigación de 

corte historiográfico pretende estudiar la percepción del paisaje de Los Andes 

venezolanos en los testimonios visuales del viajero Alfredo Boulton (1939-

1940). El análisis de las fotografías El Valle del Motatán y Santo Domingo 
3

desde la historia cultural , pondrá en diálogo los factores socioculturales, 

artísticos y estéticos que condicionaron la mirada mestiza presente en el 

proyecto boultoniano, donde la imagen funciona como documento histórico 

porque recoge aspectos de ese paisaje primigenio y arcádico de la Venezuela 

agraria sobre el cual se cimentaba la identidad del mestizo, un paraíso perdido 

que la modernidad llegó a cambiar. 

En nuestro caso las tesis de Peter Burke servirán para encaminar estas 

reflexiones pues él manifestaba que dentro de la historia cultural existe un 

grupo de autores que se han dedicado a estudiar el tema de la percepción, 

señalando que los lugares tienen sonidos, olores, colores y sabores 

particulares que los caracterizan (Burke, 2004, pp. 136-139). La percepción del 

viajero es bastante privilegiada en ese sentido porque el viajero a pesar de que 

se instala y dialoga con el país; no llega a habitarlo, precisamente porque el 

habitar se presenta como contrario al acto de viajar (Kessler, 2000, p. 20). Él 

sólo está de paso, recorre el territorio y eventualmente regresa a su lugar de 

origen. Pero por su condición liminal, él sí puede notar aspectos de la 

cotidianidad que normalmente pasan desapercibidos para los habitantes de la 

región, por ser algo que le resulta extraño, ajeno, curioso; situación de la cual 

nunca escapa del relato de Boulton.

Su fotografía paisajística toma elementos de fotógrafos modernos 

como Ansel Adams (figura 2) pero también de los pintores viajeros que 

cultivaron el romanticismo, un movimiento artístico que tuvo como uno de sus

3. Se trata de una corriente historiográfica muy amplia que propone el diálogo entre las 

diferentes artes con el propósito de conocer el espíritu de una época, y que por su amplitud y 

propensión a la interdisciplinariedad, admite el estudio de la imagen como documento histórico 

para tal fin.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.24-37 2244-8667                     |27

Norelsy Lima / La ficción de un paisaje: Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos

principales representantes al pintor alemán Caspar David Friedrich, 

especialmente en la manera de representar la montaña (figura 1), de una 

manera que conjugaba la observación directa de la naturaleza con el 

sentimiento, para que así no se perdiera el sentido de totalidad, de unidad, en 

el registro de la naturaleza. Ese cosmos, domo diría Humboldt (Corbera, 2014, 

pp.38-57; Miranda, S/F).

Figura 1: 

Caspar David Friedrich

 The Watzmann (c. 1825) 

Óleo sobre tela

Tomada de:

commons.wikimedia.org

Figuras 2 (1 de 3): 

Ansel Adams

Los Teton y el río Snake, 

Parque Nacional Grand

Teton, Wyoming (1942)



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.24-37 2244-8667                     |28

Norelsy Lima / La ficción de un paisaje: Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos

Figuras 2 (2 de 3):

Ansel Adams

El Golden Gate

antes del Puente,

San Francisco, (1932) 

Figuras 2 (3 de 3):

Ansel Adams

Jeffrey Pine Sentinel Dome,

Yosemite (1940)

Fotografías tomadas de:

independent-photo.com



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.24-37 2244-8667                     |29

Norelsy Lima / La ficción de un paisaje: Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos

Desde el punto de vista estético, vamos a ver que en la serie Los Andes, 

Boulton trabaja las categorías estéticas de lo bello, lo sublime y lo pintoresco, 

heredadas de los pintores viajeros a través del Círculo de Bellas Artes y la 

Escuela de Caracas. Donde lo sublime sirve para representar la vastedad y 
4desmesura de la naturaleza del trópico , pero en esta representación de la 

monumentalidad del paisaje de montaña hay un relato que trasciende el 

paisaje, que ya es un fin en sí mismo, y hace que la representación de este 

vaya dirigido más alma que a los sentidos, como será el caso de El Valle del 

Motatán (figura 3) (Kessler, 2000, pp.15-16; Penhos, 2007, p. 7).

4. De acuerdo con la historiadora del arte y curadora argentina Martha Penhos (2007), lo 
sublime refiere a lo excesivo, lo majestuoso y lo colosal, que rebasa nuestra capacidad de 
aprehensión y causa sensaciones de temor y admiración; empleándose para a observarse y 
valorarse la desmesura americana desde lo estético (Penhos, 2007, p. 7). 

Figura 3:

Alfredo Boulton

El Valle del Motatán

(c. 1939-1940)

Foto: Archivo

 Fotografía Urbana/

 Alberto Vollmer

Foundation Inc.

 Tomada de:

prodavinci.com



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.24-37 2244-8667                     |30

Norelsy Lima / La ficción de un paisaje: Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos

En El Valle del Motatán (figura 3), por ejemplo, se representa un paisaje 

dominado por montañas, a la derecha vemos un camino serpenteante que 

inicia en el primer plano y atraviesa toda la escena, y dirige la atención del 

espectador hacia un grupo de casas situadas al pie de las montañas en un 

segundo plano. Al fondo de la escena se aprecia un cielo amplio y unas 

montañas coronadas por nubes. La luz proviene de la esquina inferior derecha 

de la composición mientras que el punto de fuga se sitúa del lado izquierdo de 

la composición. Vemos que hay una distorsión de la realidad presentada en la 

imagen, donde da la impresión de que nos hallamos en un lugar árido, rocoso, 

cosa que no es así porque el Valle del Motatán mostrado en esta otra fotografía 

(figura 4), es verde. 

Figura 4: El Valle del Motatán.

Tomada de: cuentosdeeli.iconoscs.com/poemas/el-valle-de-motatan/

Esta impresión se logra gracias al aprovechamiento de las 

potencialidades del formato en blanco y negro, el manejo del claroscuro y uso 

de filtros rojos que acentúan aspectos de la realidad que difícilmente el ojo no 

entrenado puede observar (como el cielo amplio, el fuerte relieve de la 

montaña o la forma del camino, por ejemplo). La composición en picado 

pareciera indicar que hay de parte del autor una necesidad de dominar 

intelectualmente este paisaje, a diferencia de Santo Domingo (figura 5), donde 

Boulton se vale del contrapicado para magnificar el cuerpo de la mujer andina 

que está situado en el umbral de su casa del Páramo, y erigirla como arquetipo 

que poder asociar de forma inmediata a toda la región andina venezolana en 

un primer vistazo.  



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.24-37 2244-8667                     |31

Norelsy Lima / La ficción de un paisaje: Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos

Figura 5:

Alfredo Boulton

Santo Domingo

(c. 1939-1940)

Archivo

Fotografía Urbana

©Alberto Vollmer

Foundation Inc

Tomado de:

prodavinci.com

En este caso presenta Boulton el factor humano como algo diminuto en 

contraposición a la colosalidad de las montañas sudamericanas. Pero el factor 

humano sigue siendo esencial pues el geógrafo cultural Martínez de Pisón 

(2007) expondría en su libro La montaña y el arte: Miradas desde la pintura, la 

música y la literatura (2017):

Un paisaje es, simplemente, un territorio mirado por un hombre. Es decir, 

con la mirada propia de quien, además de ver, interpreta. El paisaje es un 

territorio interpretado culturalmente. Los geógrafos, como yo mismo, 

hemos resaltado con frecuencia el carácter territorial de los paisajes, 

pero también hemos explorado la frontera del aspecto paisajístico de los 

territorios. Como decimos, su sentido internado en la cultura. Siempre 

nos hemos movido en esos enlaces, aunque unas veces centremos su 

interés en la materialidad territorial y otras busquemos la sustancia que 

vuelve enteramente paisaje tal materialidad. El territorio constituye la 

armazón escueta y práctica del paisaje, por lo que hay que dominarlo 

intelectualmente (Martínez, 2017, pp. 12-13).



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.24-37 2244-8667                     |32

Norelsy Lima / La ficción de un paisaje: Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos

Es decir, que la naturaleza existe por sí sola, pero es a través de la 

relación que establece el hombre con su entorno, que un espacio geográfico se 

convierte en paisaje. Lo pintoresco por otro lado, se refiere a la combinación de 

elementos raros o curiosos dentro de un todo que sugiera al espectador 

amenidad y placer, y sirven para dar cuenta de la diversidad cultural del país 

(Penhos, 2007, p. 7), como será el caso de Santo Domingo (figura 5). 

En la obra (figura 5), el autor emplea un contrapicado para ensalzar la 

figura de la figura femenina situada en primer plano, una campesina, una mujer 

con un vestido grueso, típico del Páramo. Ella se ubica en el umbral de su casa, 

en una calle de piedra y al fondo, hacia un lado, se observa sutilmente la silueta 

de la montaña, a diferencia de esas montañas colosales que acaparan toda la 

escena del Valle del Motatán. En este caso representa un arquetipo, la mujer 

del páramo utilizando un vestido grueso para cubrirse del frío, porque el frío es 

una particularidad asociada culturalmente con los estados Mérida, Táchira y 

Trujillo por la variación de pisos altitudinales que presenta la Cordillera de Los 

Andes.

En estas dos imágenes se presenta la tríada que va a desarrollar 

Boulton en su obra fotográfica durante su etapa madura: el paisaje, el mestizo y 

la arquitectura criolla. Es preciso detenernos en este punto para preguntarnos 

por qué el proyecto boultoniano inicia en Los Andes y no en otro lugar, por 

ejemplo, Caracas, siendo que Caracas era y sigue siendo el centro político-

administrativo del país y Los Andes una región periférica. La razón responde a 
5

factores históricos e ideológicos . Resulta que Los Andes había cobrado 

relevancia en el imaginario social gracias a la hegemonía de los andinos (los 

gobiernos de los presidentes Cipriano Castro, Juan Vicente Gómez, Eleazar 

López Contreras e Isaías Medina Angarita), que acceden y se suceden en el 

poder luego de la Revolución Liberal Restauradora (1899). Bajo el gobierno de 

los andinos, el país experimenta profundos cambios, se da la transición de ese 

estado agrario, militarista y esclavista, que fue la Venezuela convulsa del siglo 

XIX, al Estado moderno, rentista, petrolero que persiste hasta el día de hoy.

Alfredo Boulton creció bajo la dictadura gomecista. Durante esos esos 

veintisiete años que duró el mandato de Juan Vicente Gómez se inicia la 

explotación petrolera, se otorgaron concesiones a empresas trasnacionales

 

5. Burke plantea en su libro Visto y no visto, El uso de la imagen como documento histórico 

(2005) la posibilidad de estudiar la cultura material de una época desde la imagen, pero aclara 

que a través de la imagen no se representa la realidad, sino visiones de la realidad y que es 

necesario comprenderla a la luz de su contexto histórico porque ella documenta prejuicios, 

convenciones y mentalidades de la época (Burke, Visto, 2005, p. 239).



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.24-37 2244-8667                     |33

Norelsy Lima / La ficción de un paisaje: Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos

para ello, lo cual trajo como consecuencia la entrada de mano de obra 

especializada al país y la migración de la población venezolana del campo a la 

ciudad en busca de mejores condiciones de vida. El petróleo trajo como 

consecuencia un cambio en la mentalidad de la población. De hecho, en esta 

época se denuncian todos estos vicios que adquiere la población a través de la 

narrativa del petróleo, donde los asentamientos que se originan en torno a los 

pozos petroleros son el escenario del relato. La gente estaba deseosa de 

obtener toda la riqueza, abundancia y prosperidad que auguraba la llegada de 
6la modernidad a Venezuela . 

Ante estos cambios profundos que experimentaba la identidad del 

venezolano, la élite artística e intelectual del país ve la necesidad de ensalzar 

el paisaje local y al mestizo, en quien ellos creyeron hallar el prototipo de 

hombre ideal americano porque está presente en todo el continente, junto con 

lo indígena, sin embargo, uno predomina más que el otro dependiendo de la 

región (Jiménez, 2020a). 

La búsqueda de la belleza criolla, que es una noción acuñada por Ariel 

Jiménez, va a ocupar un lugar central en el proyecto iconográfico del paisaje 

nacional. Boulton va a representar al andino de ruana (que es un arquetipo) 

con rasgos mestizos, pero en la escena de Santo Domingo (figura 5), él cubre 

con la sombra los rasgos particulares de la mujer, con el fin hacerla más 

universal, alguien con quien los demás se pudieran identificar.  Interesa 

representar también el hogar del mestizo, en este caso la casa en la calle de 

piedra con su arquitectura rústica sin ornamentos, porque fue allí en la morada 

humilde; y en la casa de tipología colonial de muros lisos y escasa 

ornamentación, donde se originó el mestizo como componente racial 

(Jiménez, 2020b).

El paisaje venezolano, sin importar si es de montaña, llanero, costero, 

rural o urbano, va a ser representado por el fotógrafo como un país primigenio, 

arcádico, bucólico sobre el cual se cimentaría la nación futura, rica, próspera 

que él y sus contemporáneos esperaban (Jiménez, 2020b). De ahí que Ariel 

Jiménez hable de la construcción de un paisaje (Jiménez, 1999b, p. 18). 

Boulton no es el primero que registra el paisaje andino, eso ya lo habían hecho 

los pintores viajeros en el siglo XIX, pero sí lo hace desde una perspectiva

6. La literatura de estos años da cuenta de esta realidad directamente con Mene, del escritor 

Ramon Díaz Sánchez (1936), que se inserta dentro de la narrativa del petróleo con elementos 

vanguardistas. También lo hace El regreso de Eva (1933) del humorista Pepe Alemán que es la 

primera novela de ciencia ficción venezolana y donde el autor proyecta un futuro posible como 

consecuencia de dicha transformación.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.24-37 2244-8667                     |34

Norelsy Lima / La ficción de un paisaje: Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos

nacional. Él se dedicará a argumentar a Venezuela desde su ojo fotográfico, en 

palabras del investigador en arte Luis Pérez Oramas (Pérez, 1999, p. 29). Y lo 

hará desde una mirada mestiza que no reniegue de la tradición occidental ni se 

pliegue a la utopía del hombre americano o a las tesis indigenistas, como bien 

señaló Jiménez (Jiménez, 1999a, pp. 6-7). De hecho, en su ensayo breve 

sobre Los Andes venezolanos publicado en su fotolibro Imágenes (1982), 

notamos cómo Boulton tradujo en fotografía el asombro que le produjo la 

contemplación del territorio andino:

Los Andes La belleza de la Montaña. Su luz, sus pueblos, sus valles,  su 

flora, sus nubes. La sencilla vida de su pobreza. La talanquera del corral. 

El grifo de agua. Los naipes, y el juego de bolas y la noche en el Páramo. 

La historia de la quietud en el frío, a cielo abierto. Y siempre la luz dentro 

de la imagen. La montaña olía a humo y a pies desnudos. A savia de 

trementina como el frailejón. Olía a cielo claro, frío y seco. Curvas y más 

curvas de tierra negra. Los niños ofrecían pensamientos en la mugre de 

sus manos. La vegetación era pequeña. El páramo era alto y hacia las 

once se nublaba y no se veían más los valles. Cambiaba la luz. El 

silencio del frío era extraordinario. No había un solo ruido, sino el frío.

El escenario de la montaña está poco relacionado con nosotros los 

centrales. Cuando fui con Yolanda a Bailadores nos parecía estar en 

otra tierra. Y en efecto lo era (Boulton, 1982, p. 182).

El silencio está presente en cada una de sus fotografías. Esa soledad 

perenne, junto con el manejo del claroscuro, es una constante en toda la obra 

fotográfica del artista. Porque incluso la presencia del factor humano sirve para 

acentuarla. En el Valle del Motatán da la impresión de que ese pueblo estuviera 

aislado. En la calle desolada de Santo Domingo, da la impresión de que esa 

mujer tenía prisa por entrar a su casa. Es evidente que Alfredo Boulton en su 

manera de percibir y representar el paisaje estaba notablemente influenciado 

por la lectura de Giono sobre el paisaje francés, y de acuerdo con Ariel 

Jiménez, eso fue lo que despertó en él la necesidad de conocer su propio país 

(Jiménez, 1999b, p. 13). 

En su testimonio Boulton se asume como un fotógrafo moderno al 

apropiarse de estas regiones que él y los centrales encontraban inaccesibles y 

que no fue sino hasta la llegada de Gómez al poder que se abren los caminos 

hacia esa zona del país. Esto refiere la importancia del gobierno de Gómez en 

el imaginario social, pues antes de él Venezuela era un conjunto de regiones 

dispersas unas de otras, pero tras 27 años de dictadura férrea, Venezuela se 

entiende como totalidad geopolítica y eso es lo que va a buscar representar el 

artista con su trabajo.  



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.24-37 2244-8667                     |35

Norelsy Lima / La ficción de un paisaje: Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos

Quizás sea por el uso del blanco y negro, el formato de la fotografía de 

35 mm, por la monumentalidad de esas montañas que reflejan el drama 

humano de ser insignificantes frente a ellas, pero resulta inevitable ver estas 

imágenes y no sentir una abrumadora nostalgia ante ese paisaje edénico. Pero 

tras la visión de este paisaje solitario, sin conflictos aparentes, se esconde un 

drama interno que sacudía la conciencia de toda una generación -Rómulo 

Gallegos y Uslar Pietri también lo señalaron en su narrativa: el fin de la 

Venezuela agraria. 

Aunque la intencionalidad del artista estuviese orientada a construir de 

Venezuela, aquello que Pérez Oramas (1999) llamó: “una imagen primigenia, 

arcádica, paradisíaca” que le permitiera salvar la posibilidad de su conciencia 

moderna y vivir el país sin melancolía” (Pérez, 1999, p. 31). La realidad es que 

en esa época el paisaje estaba cambiando como consecuencia del auge 

económico que se estaba experimentando en el país a raíz de la explotación 

petrolera. Por lo tanto, el impulso de fotografiar la vastedad y desmesura de las 

montañas y el Valle del Motatán se debería más bien a la voluntad de dejar un 

testimonio de esa Venezuela agraria, un paraíso tardío que los ruidos de la 

modernidad amenazaban con cambiar. La imagen traduce así, en la calma de 

ese sitio representado, la mirada solitaria del artista que la configura. 

Es evidente que la percepción de Boulton estuvo mediada por una serie 

de factores socioculturales que convergen en su visión del paisaje andino, 

entre ellos la modernidad, pues los nacionalismos, fundamentalismos y 

utopías, así como la necesidad de unificar, de sintetizar, son elementos 

característicos de la modernidad. El hecho de escoger los Andes como punto 

de partida para construir la imagen de país que persiste en el imaginario de los 

venezolanos, se debe a que es una región donde predominan las actividades 

agropecuarias, siendo de hecho la economía tachirense la base que permitió a 

Gómez permanecer en el poder durante la primera mitad de su mandato. 

El silencio y la soledad que se percibe en la obra de Boulton habla de un 

vaciamiento de ese país agrario que fue Venezuela. Los Andes simbolizan ese 

campo que se está vaciando, pues la población corre hacia ese futuro 

simbolizado por el petróleo. Por lo tanto, Boulton decide dejar un testimonio 

visual de nuestras raíces, de ese paraíso tardío antes de que cambiara 

completamente su semblante. Los testimonios visuales de Boulton resultan 

invaluables para el estudio de los cambios y permanencias en el paisaje andino 

venezolano en el siglo XX, ya que al ser prueba de su diálogo con el país, 

reflejan una contemplación renovada, extática y ardiente característica del 

viajero, de ahí que, en las certeras palabras de Ariel Jiménez (1999):



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.24-37 2244-8667                     |36

Norelsy Lima / La ficción de un paisaje: Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos

Todo gesto del hombre es construcción, es ficción, y si a menudo cree 

expresar fielmente una realidad preexistente, con cada toma 

fotográfica irremediable y felizmente, construye, le da forma, al 

imaginario de un pueblo. Eso fue la obra de Alfredo Boulton, la 

construcción, la ficción de un paisaje. (Jiménez, 1999b, p. 18). 

Boulton, Alfredo (1982). Imágenes.  Caracas: Ediciones Macanao  

Boulton, Alfredo (1995). Fotografías. Milán, Italia: Ascanio Editores.

Boulton, María Teresa (2020). Alfredo Boulton, una trayectoria fotográfica. 

Prodavinci. (https://prodavinci.com/alfredo-boulton-una-trayectoria-

fotografica/).

Boulton, María Teresa (2020). Alfredo Boulton, una trayectoria fotográfica. 

Prodavinci. https://prodavinci.com/alfredo-boulton-una-trayectoria-

fotografica/

Burke, Peter (2004). ¿Qué es la historia cultural? Barcelona: Ediciones Paidós 

Ibérica. 

Burke, P. (2005). Visto y no visto. El uso de la imagen como documento 

histórico. Barcelona: A&M Gràphic.

Corbera M., M. (2014). “Ciencia, naturaleza y paisaje en Alexander von 

Humboldt”. En: Boletín de la Asociación de Geógrafos Españoles N.º 

64 ,  37-64 .  Recuperado e l  28  de  abr i l  de  2023 de  

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4653624.pdf

Kessler, Mathieu (2000). El paisaje y su sombra. Barcelona: Idea Books.

Jiménez, A. (1999a). Alfredo Boulton. Una mirada mestiza. En: Decán G., I. 

(2002). Alfredo Boulton. Una mirada mestiza. Caracas: Fundación 

Museo de Arte Moderno Jesús Soto; Alberto Vollmer Foundation. 

Jiménez, A. (1999b). La construcción del paisaje. En: Alfredo Boulton 1991. 

Caracas: Centro de Arte La Estancia. 

Jiménez, A. (2020a). “Alfredo Boulton III/ Una belleza criolla”. Prodavinci. 

https://prodavinci.com/alfredo-boulton-iii-una-belleza-criolla/

Bibliografía consultada



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.24-37 2244-8667                     |37

Norelsy Lima / La ficción de un paisaje: Alfredo Boulton en Los Andes venezolanos

Jiménez, A. (2020b). “Alfredo Boulton IV/ Rusticidad y pureza de la arquitectura 

criolla”. Prodavinci. https://prodavinci.com/alfredo-boulton-iv-rusticidad-y-

pureza-de-la-arquitectura-criolla/

Martínez de Pisón, Eduardo (2017). La montaña y el arte. Miradas desde la 

pintura, la música y la literatura. Fórcola Ediciones.

Penhos, Martha. (2007). Mirar, saber, dominar. Imágenes de viajeros en la 

Argentina. Museo Nacional de Bellas Artes.

Pérez-Oramas, L. (2002). El ojo de Boulton. En: Decán G., I. (Ed.) Alfredo 

Boulton. Una mirada mestiza. Fundación Museo de Arte Moderno Jesús 

Soto; Alberto Vollmer Foundation, (pp. 73–95).

Autorretrato, ca. 1928
Alfredo Boulton, Archivo Fotografía Urbana

©Alberto Vollmer Foundation Inc



Resumen: La androginia se ha presentado como una vieja utopía de la civilización occidental 

que centra sobre el individuo único e indivisible y por ello pleno, la idea de la perfección 

humana. Sin embargo, este imaginario no es el único, a pesar de haber sido impuesto dentro 

de la colonización cultural hecha desde el llamado viejo continente. Otras culturas 

encuentran esta plenitud originaria o trascendente, en la vida comunitaria. Es la comunidad 

donde se encuentra el sentido de la vida y de la existencia. Esta supone el conocimiento y 

reconocimiento en una relación de muchos de la cual formamos parte en igualdad de 

condiciones. Un sentido de la vida que en américa Latina ha tenido una particular reflexión.

 Palabras Claves: Comunidad; Occidente; Androginia; Individualismo; Comunión.

Recibido: 12-06-2023
Aceptado: 18-08-2023  

1. Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 

Celebrado los días 17 al 19 de agosto del 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=JqJ13NUmWzM

2. Licenciado en Teología y Filosofía (Universidad Católica Santa Rosa, Caracas), Magister en Etnología 

(Universidad de Los Andes, Mérida), Estudiante del Doctorado en Antropología (Universidad de Los Andes, 

Mérida). Facilitador en el Diplomado de Formación en Patrimonio Cultural y Arqueología. Código ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-0349-8233.

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.38-49 2244-8667                     |38

2Anderson Jaimes Ramírez

Museo del Táchira, Venezuela

Grupo de investigación Bordes, Venezuela

andersonjaimes@gmail.com

Agostino Brunias / c. 1730–1796 / óleo-tela / 56 x 61 cm Una familia caribe en la isla de Saint Vincent / 

1Lo comunitario como metáfora de plenitud



Anderson Jaimes / Lo comunitario como metáfora de plenitud

The community as a metaphor for fulfilment

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.38-49 2244-8667                     |39

Abstract: The androgyny has been presented as an old utopia of western civilization that 

centers on the single and indivisible individual and therefore full, the idea of human 

perfection. However, this imaginary is not the only one, although it has been imposed within 

the cultural colonization made from the so-called old continent. Other cultures find this 

original or transcendent fullness in community life. It is the community where the meaning of 

life and existence is found. This presupposes the knowledge and recognition in a relationship 

of which we are part on an equal footing. A sense of life that in Latin America has had a 

particular reflection. 

Keywords: Community; West; Androgyny; Individualism; Communion.

I. En el Principio

La utopía tiene una esencia imaginativa. Por eso se encuentra tan cercana a la 

poesía, pero también al mito e incluso a la filosofía. Son tres las narrativas que más parecen 

poseerla: la nostalgia, la esperanza y la felicidad. Desde aquí se pueden identificar dos 

grandes tendencias que se construyen sobre lo anterior. En primer lugar, una forma de 

marcado acento individualista, donde la utopía se construye, sobre la plenitud personal y 

donde un individuo autónomo y poderoso constituye la imagen más perfecta. La androginia, 

al modo como lo explica Platón en su Banquete, parece ser la más viva encarnación de esta 

metáfora. Y, en segundo lugar, unas narrativas donde el énfasis se coloca sobre lo 

comunitario y donde ya no es el individuo total sino la convivencia de muchos en una gran 

armonía, la que convierte a la plenitud, como su imagen más acabada.

Muchas utopías apuntan a reconocer un estado prístino de los hombres y la 

humanidad, que por diversas formas se pierde, generando el mundo tal cual lo conocemos. 

Es la idea de que hubo un principio donde se vivió una felicidad perdida. A este estado 

primero, ideal, ubicado en el principio de la historia del mundo, muchas narrativas lo han 

conocido como la edad de oro.  Una época pasada como imaginario de condiciones para 

que la humanidad fuera dichosa, ilusión de una desaparecida felicidad primigenia.

La idea parece provenir de la mitología griega, se ve reflejada claramente en el 

poema Los trabajos y los días de Hesíodo. También aparece esta Edad de Oro, dentro de los 

mitos de la etapa inicial de las edades del mundo, donde se ve reflejada como el estado ideal 

de una humanidad pura e inmortal. Esta edad va a terminar debido a un acontecimiento 

devastador. 

Ovidio, en La Metamorfosis, la identifica como la época en que Saturno gobernaba el 

cielo y el hombre había recién creado. La Edad de Oro se encuentra también en la mitología 

Sumeria donde, al igual que en Grecia, le sucede la edad de hierro. Los vedas presentan 

también las cuatro edades: la prístina de oro (satia iugá), la de plata (tieta iugá), la de bronce 

(dwapara iugá) y la de hierro (kali iugá). Tras la edad de oro, se encuentra el rechazo del



Anderson Jaimes / Lo comunitario como metáfora de plenitud

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.38-49 2244-8667                     |40

mundo en que se vive y la idea de purificación mediante catástrofes para 

retornar a esa edad primigenia.

Extinguida la edad de oro los poetas imaginan lugares deleitosos, 

parajes naturales o sitios creados para tal fin, que permiten experimentar algo 

de la gracia perdida de ese mundo original. La Acadia, antigua región griega, 

sirvió para ubicar un país imaginario creado y descrito en el renacimiento y el 

romanticismo. Allí reina la felicidad, la sencillez de la vida, la paz. Lugar idílico 

habitado por pastores en armónica comunidad con la naturaleza. Para Virgilio, 

así lo dice en sus Ëglogas, es el territorio del dios Pan, floresta virgen donde 

vive con su corte de dríadas, ninfas y espíritus del bosque. Este lugar va a 

generar otro imaginario, el del buen salvaje.

Del deseo de retornar a esta Edad de Oro nace una particular forma de 

poesía, mitos y creencias. Estos son los que van a permitir el florecimiento de 

las Religiones mistéricas como medio para alcanzar otro mundo sereno y feliz. 

Estas se van a caracterizar por una transmisión de conocimientos hecha 

desde la experiencia. Son misterios que no se plantean explicitar y 

comprender. Los detalles doctrinales se van a intuir a través de la vivencia del 

rito y no mediante la palabra o la razón. Misterio viene del griego “musterion” y 

el latín “misterium”, que significa secreto, rito o doctrina. 

La Epopeya de Gilgamesh, El libro de los muertos, Los misterios de 

Eleusis, culto de Dionisos, culto de Orfeo, Cibeles, Mitra, Isis – Osiris, son 

algunas religiones mistéricas practicadas fuera de Grecia. Todas apuntan 

hacia ese mundo de oro al que se accede por ritos y disciplinas iniciáticas. La 

importancia de ellas para el creyente, es muy bien señalada por Cicerón en Las 

Leyes cuando dice que; en las iniciaciones hemos encontrado auténticos 

principios de vida y hemos recibido normas para vivir alegremente y para morir 

con esperanzas.

Pero la Edad de Oro no solo planteaba el retorno al pasado, el vivir 

deleitoso y natural o el acceso a su vivencia tras el develamiento de los 

misterios. También podía suponer su reconstrucción en comunidades 

humanas del presente, donde se construiría una nueva era de bienes morales 

y políticos. Esto se puede hacer de muchas maneras, aunque algunas 

civilizaciones que sintieron que en establecer esa nueva era consistía su 

misión en la historia, usaron primero la fuerza que la persuasión. Así, Esparta 

exalta la bravura guerrera como la única excelencia del hombre, crearon una 

vida arreglada y un gobierno ordenado que no logró modificar la íntima 

condición humana. Pitágoras buscaba, por su parte, persuadir a sus 

conciudadanos de las maravillosas propiedades de los números. Supuso que



Anderson Jaimes / Lo comunitario como metáfora de plenitud

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.38-49 2244-8667                     |41

el camino de ese nuevo mundo se hacía desde el conocimiento de las secretas 

propiedades de números, ecuaciones y funciones. En la matemática estaba el 

orden del mundo, de allí de deriva hacia quien conociera y manipulara los 

números, un supersticioso respeto. Este pensador de la nueva edad de oro, le 

dio por imaginar en los números se encontraban significaciones ocultas y 

virtudes éticas y metafísicas.

Otra vía fue la de inventarse un Estado. Texto fundamental de esta idea 

lo constituye La República de Platón. El filósofo va a trazar la ciudad ideal, La 

República y el país. Esto supone, entre muchas cosas, pensar la división social 

del trabajo, la educación, las artes, la música y la poesía. Pero también el 

mandato de la ciudad, su organización social, la distribución de la riqueza y la 

pobreza. Hasta el adecuado uso del vino y el trato a turistas y visitantes no 

escaparon de las reflexiones platónicas. 

Su república tenía además una política de salud, una doctrina sobre la 

guerra y hasta una consideración particular de lo que se consideran los bienes 

de los ciudadanos y hasta una perspectiva del papel de los géneros en la vida 

social. Paradigmas del modelo fueron los dioses y religión por los valores que 

estos representaban. Así se fundieron la edad de oro y la realidad, en una 

ciudad presente en que se vivía como en el pasado ideal. El reino de la 

Atlántida la primera imagen de esta índole, desde entonces las islas han sido el 

lugar predilecto para asentar en ellas las utopías.

II. Paraísos Perdidos

La idea de un paraíso perdido, equivalente a la ya señalada Edad de 

Oro, se va a encontrar en las culturas de los pueblos semitas. Este se 

encuentra relacionado con la aspiración de una recompensa terrenal por las 

buenas acciones y la fidelidad a los valores fundamentales que sustentan sus 

cosmovisiones. En ella, la sencillez de la vida pastoril como ideal que se va a 

contraponer a la opulencia, la impiedad y la corrupción de las ciudades que 

comenzaban a formarse en esos antiguos territorios, “paraos en los caminos y 

mirad, preguntad por los senderos antiguos” (Jer.16,6), es la recomendación 

de los sabios y jueces para no extraviarse en las tentaciones del nuevo género 

de vida que ofrecen los centros urbanos con sus palacios y reyes.

Yahveh, uno de los dioses del panteón de estos pueblos que pronto va a 

aparecer como el principal y el único digno de toda adoración. Él va a guiar a su 

pueblo elegido hacia la felicidad. El pueblo, a pesar de los gritos y amenazas de 

los profetas, van a proyectar la imagen divina sobre los reyes, especialmente 

en el rey David. Ya para el siglo VII aC, las advertencias proféticas, las

Gustave Doré
ilustración de
El paraíso perdido
de John Milton
(detalle)



Anderson Jaimes / Lo comunitario como metáfora de plenitud

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.38-49 2244-8667                     |42

apostasías, la opulencia, la corrupción aparecen como manchas de su vida 

común. Acontecimientos de violencia cruel y sufrimientos se avivan en una 

literatura misteriosa de terribles visiones y advertencias. Pero en medio de 

ellas aparece una extraña y controversial figura cargada con la esperanza de 

un futuro mejor: el mesías.

Juicio y resurrección, espera del bendito ungido por Dios, la esperanza 

mesiánica y poderosas imágenes escatológicas, van a caracterizar este 

género de escritura apocalíptica. Muestra de ellos los constituyen los libros, en 

su mayoría apócrifos, es decir fuera del canon del Antiguo Testamento, de 

Enoc, Esdras, El Sibilino, El Testamento de los 12 Patriarcas, Simeón, 

Jubileos, La Asunción de Moisés, Baruc… Mientras tanto los Esenios de 

Palestina aparecen como una organización comunitaria que hace vida sobre 

estas esperanzas mesiánicas convencidos de vivir en tiempos apocalípticos. 

Ellos serán los que conformen y preserven los Rollos del Mar Muerto, 

encontrados en 1947. Son descritos por varios cronistas, como Filón de 

Alejandría, Flavio Josefo, Plinio el Viejo, entre otros.

Este ungido parece concretarse, para algunos, en la figura de Jesús de 

Nazaret. Su mensaje es la “metanoia” o conversión, que supone el perdón, la 

piedad, la equidad con los pobres, la vida en comunidad de bienes que sería la 

prefiguración del ya próximo Reino de Dios. La comunidad cristiana sería así, 

la imagen de la vida en el más allá. Y todo esto supone una adecuada mirada a 

la utilización de los bienes materiales, su justa distribución, la propiedad de 

estos y la valoración de la pobreza como un valor evangélico.

En los padres de la iglesia comienza a darse una sistematización de 

estos temas. La misma se da como consecuencia de que ese reino de Dios 

que se instalaría inmediatamente después del fin del mundo y cuyo 

advenimiento era esperado con la seguridad de que solo pocos años 

separaban a los primeros seguidores de Jesús de este período escatológico, 

se dilataba en proporciones inimaginadas. Por ello, preocupaciones propias 

de la vida volvieron a ser temas de reflexión ante estos valores enseñados por 

El Mesías. En muchos textos patrísticos será recurrente la idea de que nada es 

nuestro. Todo lo que podamos poseer es dado por Dios para un uso ponderado 

y equitativo. Por encima de las necesidades propias debe ubicarse el interés 

común de la sociedad.

Una respuesta a este llamado de no poseer bienes y de hacer una vida 

en común se va presentar en el monacato cristiano. En este se va a observar 

un proceso que se inicia con la soledad de los anacoretas y místicos que 

apartados del mundo esperan en medio de una radical disciplina física y



Anderson Jaimes / Lo comunitario como metáfora de plenitud

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.38-49 2244-8667                     |43

espiritual, el fin próximo del mundo y la recompensa ultraterrena Reino de Dios. 

Pronto se va a hacer necesaria una reconsideración de esta disciplina 

individualista, inspirada en Pancomio. Una propuesta de una disciplina de 

salvación y vivencia de los valores del reino vas a sustentar la disciplina de 

Basilio. Una nueva reforma, implementada por Benito de Murcia (480 – 547), 

va a reglamentar esa vida en comunidad de los cenobitas. 

La vida conventual y la disciplina de las órdenes religiosas se van a 

inscribir como una reacción contra el statu quo y como modelos de una nueva 

sociedad construida desde los valores evangélicos. Pronto se van a convertir 

en fuente de inspiración para mundos ideales y felices que se podrían 

implantar en la tierra. Sin embargo, también generaron múltiples corrientes e 

interpretaciones de la vida y la doctrina religiosa que fueron consideradas 

como heréticas. Ejemplo de esto fueron movimientos, místicos y pensadores 

cruelmente perseguidos: Gnosis, Ebionitas, Cerinto, Cainitas, Carpocráticos, 

Adanitas, Berbelo, Basílicos, Carpócrates, Valentín, Marción, Maniqueismo, 

Donatistas, Iconoclastas, Motano, Pelagio, Malasianos, Cátaros, Papías, 

Justino y un largo etc.

Al afianzarse las lenguas vulgares, se derrumban las murallas 

lingüísticas que encerraban el legado de la antigüedad y la palabra de dios en 

unas minorías cultas. Estos bienes son entonces, volteados y expandidos 

sobre las masas, dándose inicio a profundas agitaciones populares. Es la 

época de los predicadores mendigantes que comienzas una secular cruzada 

contra los privilegios, como las de los franciscanos John Bromyard y Nicolas 

Bozón. Aparece también radicales reinterpretaciones de los temas políticos y 

morales en las palabras de Fernán Pérez de Guzmán, el Arcipreste de Hita, 

juan Ruiz, Ruy de Ribera, Ferrán Sánchez de Calavera, Pedro López de Ayala, 

Juan Ball, Fernando del Pulgar. Todo esto en medio de grandes conmociones 

populares influenciadas por los movimientos mesiánicos y milenaristas, que 

acompañaron la crisis y agitación surgida ante la reforma protestante.

Este agitado contexto será el origen de muchas fábulas e historias que 

serán el soporte de nuevas utopías que no serán otra cosa que una crítica 

solapada a la Europa de los siglos XV y XVI. De allí surge el “País de la 

Cucaña”, alusión a la vida de holgazanes y glotones que llevaban muchos 

monjes dentro de sus conventos, llamados Jaujas en el poema “Le Roman de 

la Rose” de Juan de Meun. Las islas vuelven a aparecer como el lugar propicio 

para ser sede de estas narrativas, islas fantásticas como la de san Barán, 

Antilia, Brazil, Mayda, Brahamanes, Abraxa. También se le dan nuevas 

lecturas a los sitios narrados en libros de viajes escritos por peregrinos, 

mercaderes, cruzados y misioneros.



Anderson Jaimes / Lo comunitario como metáfora de plenitud

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.38-49 2244-8667                     |44

Es por esto que las obras de Tomás Moro y de Vasco de Quiroga, son en 

realidad una crítica a los vicios europeos y la propuesta de unas nuevas formas 

de comunión bien organizadas. Esto supone la propuesta de reformas 

sustanciales en la sociedad, en medio de una crítica a la sociedad de su tiempo 

que quisieron hacerla jocosa, pero que en realidad llevaba más amargura que 

chiste. Hasta América se extiende esta literatura utópica, la Corónica del Buen 

Gobierno de Guamán Poma de Ayala en una de estas utopías pensada desde 

las comunidades mestizadas del nuevo mundo.

III. Anhelos de plenitud

Ferdinand Tonnies, filósofo alemán (1855-1936), definirá a la 

comunidad como el conjunto social orgánico y originario opuesto a la sociedad. 

Esta tiene una vida real y orgánica, recíproca de acción entre agente y 

paciente, al decir de Kant. Esta constituye la base de la sociabilidad del hombre 

y remite a lo orgánico, lo natural, a la vida fundamental. En contraste se 

encuentra la sociedad, la cual es artificial o contractual, surge de la necesidad 

que tienen los hombres para llegar a acuerdos sobre la forma de asociarse. Por 

ende, es mecánica, racional, conformando un conjunto entorno a unos fines 

acordados. En ellas se van a constituir unas formas de psicológicas propias, 

así como un modo social y económico determinado por su modo de vida y 

relaciones.

Las utopías políticas aparecen entonces en este interregno haciendo 

énfasis ya sea en la comunidad o en la sociedad. La corriente anarquista de 

pensamiento va a hacer énfasis en lo comunal. se propone la abolición del 

estado y su sustitución por comunidades autónomas y libres de cualquier tipo 

de autoridad impuesta por la fuerza sobre los individuos. Se desprende del 

pensamiento de Proudhon y Bakunin. Con un énfasis en lo social se va a 

constituir la propuesta de la Dictadura del Proletariado, concepto marxista de 

una sociedad donde la comunidad de los proletarios tiene el poder político del 

Estado, que antes había sido ocupado por burgueses y capitalistas. Esta 

dictadura en parte de una gran utopía que supone el llevar los valores 

comunitarios al Estado para implantar el socialismo. Esta forma de gobierno 

posibilitará el cambio de estructuras y organización hacia formas comunales, 

varias comunidades organizadas y cohesionadas constituyen una comuna. 

Esta organización social comunal sin estado, será llamada comunismo.

En la historia de los XIX y XX se van a reconocer varios intentos fácticos 

por hacer realidad estas utopías. La Comuna de París de 1871, es una mezcla

Ferdinand Tönnies

(1855-1936)



Anderson Jaimes / Lo comunitario como metáfora de plenitud

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.38-49 2244-8667                     |45

de estas dos corrientes. El pueblo alzado en armas expulsa la nobleza y 

burguesía dirigente para formar su propio ayuntamiento con representantes de 

los barrios y sectores sociales de la ciudad de Paris, formando un gobierno que 

buscó la autogestión de la ciudad y la laicidad en sus valores. Muy pronto, a 

sangre y fuego, terminaría esta experiencia.

 Entre 1917 y 1927 estalla la Revolución Rusa. Durante una primera 

fase, fueron los Soviet, comunas de campesinos y trabajadores, los 

protagonistas de la Revolución Bolchevique, cuyo lema era precisamente 

“todo el poder a los Soviet”. Debilitados profundamente tras la Guerra civil, 

estas organizaciones se fueron diluyendo dentro de la burocracia de un poder 

central de lo que sería una especie de partido-estado de corte stalinista, por 

aquel que sobre su persona hizo construir las intrincadas tramas del poder. En 

el 27 es en China donde, desde el estado comunal de Yeran, se extienden 

organizaciones comunitarias, armadas y subversivas. Se inicia una guerra 

permanente o guerra de guerrillas que, inspirada en el modo taoísta de los 

flujos energéticos, fue liberando los numerosos territorios de este inmenso 

país. Tras la muerte de Mao, se impone la industrialización desde la 

planificación y control del partido y un capitalismo de estado.

Marx considera que el sistema capitalista es anti-comunitario: “El 

intercambio de mercancía (fetichizada, producto de la explotación 

comunitaria) comienza donde terminan las identidades comunitarias, en sus 

puntos de contacto con otras entidades comunitarias, o con miembros de estas 

(Marx 2017 [1867], p.107) ”por tanto el verdadero ser comunitario es la esencia 

humana, los seres humanos ponen en acción su esencia, crean, producen la 

comunidad humana” (Marx, 1974, p. 88).

IV. La Otra Mirada

La verdad occidental no alcanza para comprender la lógica de los 

pueblos originarios. La subjetividad de lo real y por ende de lo verdadero, se 

basa en la vieja sentencia escolástica inspirada en la filosofía aristotélica 

“adecuation rex cosa”. Todas las reflexiones se van a desarrollar bajo un 

criterio estrictamente eurocéntrico. es decir, la producción europea tiene 

pretensiones de universalidad ya que sólo ellos poseen la clarividencia de 

formular la verdad. Las otras formas de pensamiento sencillamente son 

rechazadas, tildadas de falsedad, visibilizadas o apropiadas y presentadas 

como producto de lo europeo.

Karl Marx

(1818-1883)



Anderson Jaimes / Lo comunitario como metáfora de plenitud

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.38-49 2244-8667                     |46

La lógica de los pueblos originarios no es la búsqueda de la verdad 

occidental, sino encontrar el sentido de la existencia a partir de una lectura de 

lo real. Y un saber que consiste en ordenar este sentido desde el cosmos, es 

decir desde el universo entendido como un todo y desde el mundo, que se 

compone de la totalidad de todas las experiencias. El mito se convierte en la 

expresión más acabada del conocimiento ancestral. Este es un relato 

relacional formulado desde los símbolos, re leído constantemente creciendo 

en sentido. Siempre con un sentido de vivencia comunitaria, donde cualquier 

hegemonía de lo individual es simplemente impensable, no existe.

Las divinidades arawakas provienen de unas largas genealogías de 

dioses que se confunden en una vida de comunidad cósmica y estelar que se 

han trasladados a la tierra en animales y seres humanos dotados de 

especiales poderes, los héroes culturales. Napiruli crea a los seres humanos a 

imagen de los dioses que habitan las pléyades. Maitxablé, roba a Kasana 

Podole, el zamuro real de dos cabezas, las semillas de maíz que entrega a la 

novel humanidad. En los mitos creadores de los pueblos caribes, los dioses 

crean siempre en grupo o comunidad: Amalivaca, su gemelo Vochi y sus hijas 

cran junto a los tamanacos, sus equivalentes en otras etnias serían 

Makunaima y Manápe. Los héroes culturales chibchas descienden del cielo a 

enseñar la vida de comunidad. Se esconden, tras la invasión española, en las 

lagunas donde viven en comunidades que pueden ser visitadas por los 

algunos descendientes de su creación.

En la cultura ancestral de los pueblos originarios del Táchira se puede 

observar esta vocación comunitaria que ha permeado la cultura tradicional. De 

los grupos chibchas una organización espacial comunitaria con un centro en 

un centro ceremonial y de intercambio de bienes desde donde se establecen 

redes solidarias entre las comunidades que allí se encuentran, a la manera de 

una planta de auyama. La confederación de pueblos arawakos se caracteriza 

precisamente por los altos intercambios dentro las comunidades a través de 

grupos especializados en religión, política y economía. Mientras que los 

caribes establecían puntos de intercambios para el encuentro con grupos que 

se encuentran en territorios distantes.

Gracias a esto y a pesar de los procesos de genocidio y memoricidio de 

estos pueblos, hoy los grupos vivos que aún conservan memoria cultural de 

sus ancestros conservan modos organizativos comunitarios. Estos están 

construidos sobre el reconocimiento de las diversidades internas y externas. 

Se tratan de formas de reciprocidad, solidaridad y consenso que supone el 

trabajo en equipo, jefaturas comunitarias horizontales construidas en consulta



Anderson Jaimes / Lo comunitario como metáfora de plenitud

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.38-49 2244-8667                     |47

permanente, para corregir y adaptar la praxis desde el presente para 

salvaguardar el futuro. Otros elementos son: el buen uso del lenguaje, sin 

posturas o actitudes histéricas, sin imposiciones violentas ni de cualquier tipo, 

sin engaños ni mentiras, dentro de la ritualización de cada uno de los aspectos 

de la vida diaria para darle un sentido de trascendencia a cualquier acción y 

palabra.

Aunque suene paradójico, la palabra “Comunidad” es una noción 

proveniente de la tradición moderna occidental, producida por la cristiandad 

latina. Se remite, para esto, al modo de vida de los apóstoles y los primeros 

discípulos: 

A pesar de las transformaciones del cristianismo a lo largo de la historia, 

aún conserva algo del ideal manifiesto en aquel modo de vida.

Los contenidos que supone el término comunidad, estaban ya 

presentes en los pueblos originarios de américa, incluso de otros continentes. 

Estos se apropian de ella para depositar el sentido de vivir en comunidad, un 

vivir propio del Ayllu muy anterior al período colonialista europeo. Un modo de 

existir que supone en todo momento la preservación y expansión de la vida, 

con relaciones recíprocas y solidarias, que hacen de la existencia un lugar de 

merecimiento y responsabilidad. Todo esto con una lúcida autoconciencia del 

sentido que tiene el vivir, donde la naturaleza es la madre de todos y los 

ancestros son convocados como parte de la memoria y como fuerza de 

transformación.

La teología de la liberación, pensamiento fundado desde la experiencia 

eclesial latinoamericana, parte desde la valoración del principio de comunidad, 

haciendo referencia a la comunidad primitiva cristiana y a su forma de 

convivencia o comunión. A partir de esta forma ideal de vida en comunidad, se 

proyecta hacia los pobres de Latinoamérica el servicio y la opción prefencial de 

la pastoral de la Iglesia. No cualquier comunidad es cristiana y deseable, pero 

sí aquella que surge alrededor de los crucificados, los pobres y marginados, de 

este mundo.

Ante el uniformalismo que reinaba en la iglesia antes del Concilio 

Vaticano II, la teología de la liberación propone un son pluralismo, inspirado en

(...) perseveraban en oír las enseñanzas de los apóstoles y en la unión, en 

la fracción del pan y en la oración… y todos los que creían vivían unidos, 

teniendo todos los bienes en común, pues vendían sus posesiones y 

haciendas y las distribuían entre todos según las necesidades de cada 

uno. (Hch.2, 42-45)



Anderson Jaimes / Lo comunitario como metáfora de plenitud

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.38-49 2244-8667                     |48

 los carismas que fomentan la comunión y evitan la desunión. La comunidad se 

convierte así, en ese espacio de solidaridad que se contrapone a los conflictos 

y a la desunión o división., sublimado en los discursos religiosos del conflicto y 

la lucha entre el dios de la vida y los ídolos.

Constructo político que parte de todas estas consideraciones es el 

llamado proyecto comunal. El mismo propone la construcción de una nueva 

subjetividad, sobe el ideal de la comunidad como alternativa al modelo 

civilizatorio de la modernidad. Un proyecto enmarcado desde los procesos y 

propuestas de descolonización que supone el cuestionar y hacer desaparecer 

los valores egoístas, cuestionando teorías y argumentos que han objetivado 

las relaciones humanas. La comunidad es entonces la clave central de todas 

las transformaciones, espacio de nuevas relaciones y maneras de 

organización, espacio para generar una cultura de participación donde se 

genere un nuevo sujeto comunitario. Considera, para lograr esto, la 

importancia y presencia en forma de resistencia cultural, de la enorme cultura 

comunitaria heredada ancestralmente y que se coloca en contra del 

individualismo autista de la humanidad que tiene relaciones construidas sobre 

la objetivación del otro y de la naturaleza.

Occidente se ha construido sobre la voluntad de dominio negadora de la 

otredad. Esta no sólo ha sometido a la humanidad a la explotación, sino que 

hoy amenaza la continuidad de la vida. Esta “racionalidad”, centrada en el 

egoísmo e individualismo, reclama la producción de otra forma de vida en la 

cual sea posible la existencia de todos, incluyendo la naturaleza. 

De esta manera la comunidad supera la plenitud individualista deseada 

por la androginia. La comunidad resuelve los conflictos desde el 

reconocimiento del otro y sobre esto se vuelca la vida comunitaria. Nada más 

alejado que la imposición de formas individualistas de la metáfora del 

andrógino, comunidad es preservar la vida, lo segundo violencia y 

discriminación de pocos sobre muchos.

A manera de conclusión

Pedro Centeno Vallenilla
El cono de la abundancia
Óleo sobre tela
192.5 x 728 cm



Anderson Jaimes / Lo comunitario como metáfora de plenitud

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.38-49 2244-8667                     |49

Referencias bibliográficas

Bautista, Juan (2018). ¿Qué significa pensar desde américa latina? Hacia una 

racionalidad transmoderna y postoccidental. Monte Ávila, Caracas.

Bautista, Rafael (2014). La descolonización de la política, introducción a la 

política comunitaria. Plural editora, La Paz.

Dussel, Enrique (1995). Filosofía de la liberación. Nueva América, Bogotá.

Dussel, Enrique (2011). Política de la liberación. Arquitectónica. El perro y la 

rana, Caracas.

Ferrater, José (2004). Diccionario de filosofía II. Editorial Ariel, Barcelona.

Ferdinand, Tonnies (1987). Comunidad y sociedad. Editorial Losada, Buenos 

Aires.

Hinkelammert, Franz ((2002). Crítica de la razón utópica. Desclee, Bilbao. 

Marx, Carlos (1974). Cuadernos de París. [Escritas entre 1843 a 1845, fueron 

publicadas póstumamente en 1932]. Editorial Era, México.

Marx, Carlos (2017 [1867]). El capital. Tomo I. Siglo XXI, México.

Pardo, Isaac (1983). Fuegos bajo el agua, la invención de la utopía. La casa 

Bello, Caracas.

Sobrino, Jon. Ellacuría, Ignacio (1990). Misterium Liberationis, conceptos 

fundamentales de teología de la liberación. Tomo II. Editorial Trotta, 

Madrid.

 



Resumen: La tradición cristiana ha censurado la mancomunión dualista masculino-

femenino, emplazado dentro del espectro de lo anormal toda corporeidad que se no ajuste al 

binomio hombre- mujer. Se tiende a restringir corporeidades e imaginarios femeninos en 

cuerpos masculinos e imaginarios y corporeidades masculinas en cuerpos femeninos. 

Occidente afirma la existencia natural de los dos géneros biológico, cercenando la 

posibilidad de existencia de un tercer género. Esta perspectiva, por supuesto, eurocéntrica, 

ha permeado cada rincón del planeta, generando una suerte de ética subjetiva asumida 

como universal y, por tanto, verdadera. Esta asunción de los dos géneros como sinónimo de 

lo habitual ha ocasionado profundos baches antropológicos capaces de establecer pautas 

de comportamiento signadas por la infraestructura cultural occidental, no siendo lo 

occidental verdadero sino parcial, y en consecuencia falseable. En las etnias originarias de 

América del norte, la concepción del andrógino es natural e incluso sagrada. Este artículo 

tiene como propósito desmitificar la visión occidental del andrógino, enfatizado su posición 

divina dentro la cosmovisión cultural de los pueblos ancestrales de la América del norte.

Palabras clave: Occidente; censura; andrógino; ancestral; América del norte; sagrado. 

Recibido: 01-07-2023
Aceptado: 17-08-2023  

1. Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 

Celebrado los días 17 al 19 de agosto del 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=AtJGqv8zIlA

2. Licenciado en Educación mención Geografía e Historia, Universidad de los Andes, Táchira. MSc. Ciencias 

Políticas. Centro de estudios políticos y sociales de América Latina (CEPSAL). Facultad de Ciencias jurídicas y 

políticas, Universidad de los Andes, Mérida. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8283-1323

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.50-61 2244-8667                     |50

2 Édgar G. Cuéllar Pabón

Universidad de Los Andes, Venezuela

cuellare001@gmail.com

Two Spirits: El concepto del andrógino en la
1cosmovisión de las etnias originarias de América del norte

George Catlin / Dance to the Berdash / c. 1835-1837 (Smithsonian American Art Museum)



Édgar G. Cuéllar P. / Two Spirits: El concepto del andrógino en las etnias de América del norte

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.50-61 2244-8667                     |51

Two Spirits: The concept of the androgynous

in the worldview of the native ethnic groups of North America

Abstract: The Christian tradition has censured the dualistic masculine-feminine 

commonwealth, placing within the spectrum of the abnormal all corporeality that does not 

conform to the man-woman binomial. There is a tendency to restrict feminine corporealities 

and imaginaries in masculine and imaginary bodies and masculine corporealities in feminine 

bodies. The West affirms the natural existence of the two biological genders, curtailing the 

possibility of the existence of a third gender. This Eurocentric perspective, of course, has 

permeated every corner of the planet, generating a kind of subjective ethics assumed to be 

universal and, therefore, true. This assumption of the two genders as synonymous with the 

usual has caused deep anthropological gaps capable of establishing behavior patterns 

marked by the Western cultural infrastructure, the Western being not true but partial, and 

consequently falsifiable. In the native ethnic groups of North America, the conception of the 

androgynous is natural and even sacred. The purpose of this article is to demystify the 

western vision of the androgyne, emphasizing its divine position within the cultural worldview 

of the ancestral peoples of North America.

Key words: West; censorship; androgyne; ancestral; North America; sacred.

En América Latina, los estudios sobre el andrógino y diversos temas de género 

circunscritos a los pueblos originarios son escasos [el grueso de la información está 

disponible en inglés y en francés] mucho menos si, geográficamente, se abarca a las 

culturas del norte de América. De entrada, es preciso señalar la tolerancia dispensada - por 

los pueblos norteamericanos-, a aquellos hombres y mujeres que no se identificaban con su 

sexo biológico y ejercían labores del género contrario y, en no contados casos 

desempeñaban funciones de cuidado del hogar y practicas guerreras. 

Los diversos pueblos originarios de la América del Norte contaban con hombres o 

mujeres Two Spirits [dos espíritus] dentro de sus comunidades, asegurando la 

supervivencia espiritual de la tribu o pueblo, pues los andróginos son considerados 

sagrados dentro de la cosmovisión ancestral de los pueblos originario de Norteamérica. 

Esta perspectiva, opuesta a las creencias cristianas sobre el rol social de los elementos 

masculino/femenino dentro del aparato infraestructural de la cultura occidental, significó 

para los pueblos ancestrales norteamericanos, la perdida de sus valores tradicionales, 

acusadas por las normativas coloniales legadas e impuestas por la Europa cristiana. 

La tradición cristiana, pilar de la cultura occidental desestima la complementación 

sexual del andrógino por motivos políticos. La figura del andrógino no fue causa de censura 

por parte de las antiguas civilizaciones de oriente, por ejemplo, en la mitología sumeria el

Introducción



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.50-61 2244-8667                     |52

Édgar G. Cuéllar P. / Two Spirits: El concepto del andrógino en las etnias de América del norte

 dios Damu, adorado por sus dotes de sanador, protector de la vegetación y los 

ciclos estacionales constantes de la naturaleza, se representa, en las tablas de 

la Mesopotamia como mitad hombre- mitad mujer. En este aspecto, lo 

femenino y masculino separado e irreconciliable surge del génesis bíblico. 

Aparecen dos cuerpos diferentes con características etológicas distintas, pues 

a partir del mito de Adán y Eva y su destierro del paraíso, comienza una suerte 

de proto-división social del trabajo por “mandato divino”:  La mujer recolecta 

frutos, cuida a los hijos, mientras el hombre ara la tierra, caza animales 

silvestres y protege su territorio para realizar las actividades básicas de 

supervivencia. 

Las distintas iglesias cristianas, descendientes de las estructuras 

tribales de varios pueblos semitas del Oriente medio, copiaron la distribución 

jerárquica del poder político- religioso a través de la institucionalización de los 

cultos ancestrales. La biopolítica del poder favoreció la primacía del estamento 

masculino con respecto a su contrapar femenina. De esta manera el poder 

político quedó a cargo de la voluntad del hombre, relegándose a la mujer a 

mero espectador sub-activo en la toma de decisiones trascendentales dentro 

de la esfera de lo privado y de lo público. 

La problemática central del andrógino en la tradición occidental 

comienza con el cuerpo. El cristianismo separó ambos sexos en cuerpos 

disimiles, distintos. Según la tradición judeocristiana, unos dotados de fuerza y 

mando, otros de sumisión y obediencia. El andrógino no ejerce en sí mismo el 

poder absoluto pues es una unidad en perfecta armonía. En cambio, con la 

separación de los cuerpos, la división social del trabajo y del poder político 

facilitó la monopolización de la autoridad por parte de lo masculino. Esta 

dicotomía desencadenó una fuerte lucha por el poder socio-político dentro de 

la familia, la cultura, las instituciones y en última instancia en los estamentos 

superiores del poder real.  En este aspecto, el andrógino no se concibe en 

Occidente como un organismo concreto sino como una figura aberrante, 

contranatural cuyo valor simbólico sólo comprenden círculos herméticos 

dedicados a la filosofía metafísica y psicoanálisis. 

El objetivo del artículo es explicitar el valor sagrado del andrógino en la 

cosmovisión de los pueblos originarios de América del Norte partiendo desde 

una metodología etnográfica cuyo fundamento central radica en preguntarse: 

¿por qué eran sagrados estos individuos? ¿Qué elementos suscitaron su 

identificación con Dos espíritus, uno masculino y otro femenino? Además, al 

final del escrito se explora la existencia de los Muxes dentro de la pragmática 

de los pueblos de herencia zapoteca. En este aspecto, el escrito pretende 

demostrar la posibilidad de tolerar las diferencias, manteniendo una postura



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.50-61 2244-8667                     |53

Édgar G. Cuéllar P. / Two Spirits: El concepto del andrógino en las etnias de América del norte

3
empática con el qualia  de la percepción subjetiva a partir de las enseñanzas 

de los pueblos originarios norteamericanos, pues a diferencia de Occidente, el 

andrógino representa concordia, mística, reconciliación. 

La sabiduría cultural de cosmovisiones ajenas a Occidente nos 

mantiene en sintonía con el saber total, construyendo la Padeia del 

conocimiento verdadero para conformar la estructura teleológica de una 

episteme trascendental, en consecuencia, el propósito del ensayo es 

comprender la totalidad psíquica del ser humano más allá de los 

determinismos culturales cristianos desde un entendimiento profundo de las 

concepciones morales y espirituales de los pueblos nativos de América del 

norte. 

Entrando en materia, comenzamos por exponer el relato del jesuita y 

explorador francés Jaques Marquette que, en 1676 exploró el rio Mississippi y 

dio testimonio de aspectos andróginos entre algunos hombres nativos de lo 

que actualmente es el medio oeste de los Estados Unidos. Marquette, cit.  por 

Pierrete Désy (2008) sorprendido comenta:

3. En Fenomenología se estudian los Qualias como el conjunto de cualidades perceptivas del 
sujeto a través del estado psicológico, generalmente emocional y que determina el criterio con 
que se juzga la realidad a razón de su interpretación espacial de las cosas del mundo. 

4. Palabra francesa para designar al pueblo Sioux. 

Por no sé qué superstición, algunos alévolo, igual que algunos 
4nadouessis , siendo aún jóvenes, toman el hábito de las mujeres y lo 

conservan toda su vida. Hay algo misterioso en ello, porque nunca se 

casan y se glorian de rebajarse a hacer todo lo que hacen las mujeres. 

Sin embargo, van a la guerra, pero sólo pueden servirse del garrote y no 

del arco y la flecha, que son las armas propias de los hombres. Asisten a 

todos los juegos y a las danzas en honor del calumet […]. Se les llama a 

los consejos, donde nada puede decidirse sin consultarlos. En fin, por 

hacer profesión de una vida extraordinaria, se les considera manitús, es 

decir genios o personas importantes. (p.14)

Two Spirits

Es preciso resaltar, en el relato de Marquette, la convocatoria obligada a 

los Two Spirits para consultarlos en cuestiones relacionadas con el porvenir de 

la tribu ò el pueblo en general,  porque en la cosmovisión de más de ciento 

treinta pueblos (130) originarios de la extensa geografía norteamericana, los 

We'Wha, el Two-Spirit
de la tribu Zuni

fuente: www.kqed.org 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.50-61 2244-8667                     |54

Édgar G. Cuéllar P. / Two Spirits: El concepto del andrógino en las etnias de América del norte

5. Término peyorativo utilizado por los españoles en el medio oeste de lo que actualmente es 
EE. UU. para designar a un grupo de hombres que vestían como mujeres. La palabra proviene 
del árabe Bardag. Aunque no está claro el origen etimológico de la palabra, se piensa que es 
una expresión iraní que designa a un prisionero o esclavo sexual, fuese mujer u hombre. 

6.  Durante el siglo XIII, la iglesia católica persiguió y exterminó a una multitud de creencias y 
religiones dualistas Un ejemplo son los Cátaros, masacrados en el sur de Francia por orden de 
Inocencio III a pedido de Domingo de Guzmán, hoy santo del cristianismo católico. 

7. Dios romano de doble rostro. Simboliza el inicio y el final de todas las cosas. Los cambios y 
las transiciones, por tanto, es la deidad de lo que se conoce como el paso del tiempo 
cronológico, de los movimientos constantes de las estaciones naturales. 

8. Fuente central de donde surgen las cosas del mundo invisible y a donde retorna el espíritu 
una vez se ha purificado de las pasiones corpóreas a través del agotamiento de los deseos 
materiales a través de la razón objetiva y en última instancia, de la conciencia plena de la 
unidad inextensa del cosmos.  Para más información leer Monadología de G. Leibniz.

5Two Spirits ò berdaches  se les considera sagrados. En la tradición Objiwa, por 

ejemplo, los hombres y mujeres Dos espíritus son estimados como chamanes, 

curanderos, adivinadores, grosso modo, los Two Spirits son beneficiosos para 

el progreso espiritual del pueblo, por tanto, si en alguna tribu ha de nacer un 

hombre o mujer Dos espíritus, se le considera elegida por los dioses para guiar 

a los demás grupos humanos de la misma familia étnica.  Por tanto, son tan 

valorados como portavoces de los ancestros y, en definitiva, individuos 

superiores por sus elevados dotes espirituales. 

El aspecto sagrado de los Two Spirits ò Dos espíritus, debe rastrearse 

en su naturaleza dual. Según las creencias norteamericanas, dos esencias 

espirituales, femenina y una masculina, ocupan un cuerpo de algún individuo, 

equilibrando los polos elementales de la creación para otorgar estabilidad al 

cosmos mediante el reencuentro de los opuestos, sin enfrentamiento ni 

disociación entre el individuo Dos espíritus y la realidad objetiva. 
6En Occidente la tradición cristiana ha censurado la dualidad , 

persiguiendo a individuos, grupos y sectas que, en su momento predicaban 
7que “el bien y el mal” no eran opuestos sino contrapartes, o janos  de lo 

8absoluto, la totalidad. En lo absoluto o monada  arquetipal, las partes reunidas 

a través de la experiencia logran justamente mantener la ecuanimidad de la 

naturaleza, ora a través de la lucha, ora mediante la cooperación. Occidente se 

ha decantado por la lucha entre opuestos, patologizando lo diverso en la 

unidad mediante una suerte de ética de las buenas costumbres. Enfrentando al 

andrógino con un ambiente externo que rechaza la cohabitación de la dualidad 

en un mismo cuerpo, en consecuencia, censurando la corporeidad pluri-

diversa de quienes no perciben que su biología no se corresponde con su auto-

percepción o qualia subjetivo. 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.50-61 2244-8667                     |55

Édgar G. Cuéllar P. / Two Spirits: El concepto del andrógino en las etnias de América del norte

Los exploradores y conquistadores europeos de los siglos XVI y XVII se 

escandalizaron al observar hombres ejerciendo labores de mujeres, como, por 

ejemplo, aquellos dedicados al bordaje de prendas rituales o cuidadores de 

niños en sus respectivas tribus, sin embargo, la sorpresa mayor, naturalmente 

estando los europeos acostumbrados a una división estricta del trabajo, fue 

observar hombres vestidos de mujeres haciendo la guerra con bravura y 

valentía. En ese aspecto, de nuevo, el jesuita Marquette, de un modo 

benevolente admira el valor de estos hombres, percatándose de cómo los Two 

spirits pueden ejercer tareas distintas a su género sexual biológico sin ser 

recriminados por su pueblo. Esta postura, no tan severa, fue resentida por la 

mayoría de europeos arribados a la América del Norte. En este aspecto el 

misionero francés Joseph Lafitau, intenta explicar por qué suscita entre los 

europeos resentimientos contra los hombres Dos espíritus, desde su 
10

entendimiento del asunto, precisa : 

Como se expuso en el primer subtitulo, para los imaginarios europeos la 

existencia de una suerte de armonía dual en un mismo cuerpo les era extraña 

y, por tanto, repugnante. Aquello que no se ajustaba al entendimiento de su 

ética cristiana, en donde la convivencia bipolar no era bien vista, debía ser 

exterminada para consolidar el orden natural de las cosas. Además, la virilidad 

masculina, considerada atributo ético dentro de la cosmovisión belicista 

europea, no se ajustaba a los parámetros éticos de los Two spirits encajonados 

bajo la egida del entendimiento cristiano. 

El funcionario colonial francés Dumont de Montigny describe, desde su 

entender, las maneras de comportarse de los Two Spirits; como buen europeo 
11y cristiano, declara : 

La primera, relativa a los sentimientos de los mismos indios, no se funda 

en ninguna prueba, sino aquella importante a sus ojos de que esos 

hombres pierden voluntariamente su “virilidad” por dedicarse a trabajos 

de mujeres. La segunda, por lo contrario, que concierne a las 

“sospechas desagradables” de los europeos, está enteramente 

verificada, hasta en la mención de la eliminación física. (p. 123)

10. Ibid.

11. Ibid.

Impacto del colonialismo europeo en la censura en las comunidades Two 

spirits: breve aproximación desde la modernidad temprana a la época 

contemporánea. 

We'Wha de la tribu Zuni
Nuevo México-EUA / 1879

fuente: nativeamericannetroots.net



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.50-61 2244-8667                     |56

Édgar G. Cuéllar P. / Two Spirits: El concepto del andrógino en las etnias de América del norte

Lo que hay de cierto, es que aunque sea verdaderamente hombre, tiene 

la misma vestimenta y las mismas ocupaciones que las mujeres: lleva 

como ellas los cabellos largos y trenzados, tiene como ellas una falda o 

alconandos en lugar de un calzón, cormo ellas trabaja en cultivar las 

tierras y en todas las demás labores que les son propias, como en esos 

Pueblos que viven casi sin religión y sin ley, el libertinaje llega a los 

mayores excesos, no diré que esos Bárbaros no abusaban de aquel 

pretendido Jefe de las mujeres y no lo hacían servir a sus pasiones 

brutales. Lo que hay además de cierto es que cuando un partido de 

Guerreros o de Confederados deja el Poblado para ir, sea a la guerra, 

sea a la caza, no son seguidos por sus mujeres; llevan siempre con ellos 

a ese hombre vestido de mujer, que sirve para guardar su entoldado, 

para cocer su sagamité y a proveer, en fin, a todas las necesidades de la 

pareja, como podría hacerlo una mujer. (p. 127)

Cabe resaltar de algunas decisiones cuestionables desde el punto de 

vista ético ejercidas por funcionarios blancos para con las gentes Dos 

espíritus, tale decisiones impactaron ostensiblemente en los hombres y 

mujeres Two Spirits, al punto de que, una vez en las reservas, escondían su 

función ritual, no se les permitía expresar su rol de genero dentro de sus 

comunidades de origen. Algunas prácticas grotescas de funcionarios 

coloniales británicos y después bajo la égida de los gobiernos de los Estados 

Unido y Canadá en contra de la gente Two Spirits son las siguientes: 

·Los misioneros alimentaron los perros con la gente de Dos Espíritus.

·Creencias cristianas impuestas a los nativos.

·Niños nativos colocados en escuelas gubernamentales.

·Agentes indios encarcelaron a los Dos espíritus.

·Cortó el cabello del hombre de dos espíritus y los obligó a vestirse 

con ropa de hombre y a las niñas a usar vestidos.

·Intimidación y violencia directa de las iglesias y agentes del gobierno, 

muchos jefes se mostraron reacios a defender a su gente de Dos 

espíritus.

·Por amor y respeto se le pidió a Two-Spirit que pasara a la 

clandestinidad para protegerlos.

Fuente: www.ncai.org/policy-research-center/initiatives/Pruden-Edmo_TwoSpiritPeople.pdf



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.50-61 2244-8667                     |57

Édgar G. Cuéllar P. / Two Spirits: El concepto del andrógino en las etnias de América del norte

Aculturación y rechazo

Consolidada la colonización europea de América del norte, miles de 

pueblos ancestrales fueron, forzosamente incluidos en reservas. Obligados a 

asistir a escuelas y templos cristianos, la función espiritual de los Two spirits 

como garantes de la salud cultural de sus pueblos de origen, fue 

desapareciendo. Fue surgiendo el sentimiento del rechazo. Cientos de 

personas Dos espíritus se alejaron de sus comunidades para irse a ciudades 

de Estados Unidos y Canadá en calidad de trabajadores de las fábricas, 

obreros de haciendas o servidores domésticos. Pasados los años, la función 

tradicional de hombres y mujeres Two Spirits fue diluyéndose en el tejido social 

anglosajón, parecía que la tradición se perdería. 

Sin embargo, conscientes de su función mística de sus respectivos 

pueblos, hombres y mujeres dos espíritus regresaron para continuar con la 

tradición, para devolver la identidad perdida a sus respectivas culturas, 

además, de que, en la sociedad occidental, la mayoría era rechazada por su 

orientación sexual no siendo así en sus comunidades originarias. El complejo 

de inferioridad por parte de la sociedad blanca les condujo a la periferia de la 

sociedad moderna, allí, muchos hombres y mujeres Two Spirits fueron víctimas 

de enfermedades de transmisión sexual, alcoholismo y demás adicciones 

típicas de la sociedad neoliberal.

Conferencia de Winnipeg- 1993
 

En afán de ser aceptados por sus comunidades de origen, hombres y 

mujeres Two Spirits retornaron a sus espacios ancestrales. Fueron 

rechazados, esta vez no por aculturación sino por desintonizarse de las 

funciones sagradas conferidas por la tradición. En tal aspecto, surge la Third 

Native American/Firts Nation gay and lesbian conference. La implicación de la 

conferencia fue, en primera instancia, distinguir entre la comunidad de 

homosexuales y lesbiana nativos-americanos, de su contrapar occidental. En 

tal aspecto Jacobs et al cit. por Fernández, E. declaran:

La decisión de los nativos americanos (indígenas de los Estados 

Unidos) de los de las Primeras Naciones (pueblos indígenas del 

Canadá) que participaron de la conferencia de Winnipeg y de la 

siguiente de usar la identidad de Two spirit fue deliberada, con una clara 

intención de distanciarse de los gays y lesbianas no indígenas. Nos 

parece una coincidencia interesante que ese distanciamiento marcado 

haya ocurrido en un momento en que los gobiernos de los Estados 

Unidos y Canadá apenas estaban empezando a responder a la

Sahaykwisa, transgénero
Nativo Americano

fuente: www.eriegaynews.com



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.50-61 2244-8667                     |58

Édgar G. Cuéllar P. / Two Spirits: El concepto del andrógino en las etnias de América del norte

 epidemia del SIDA en la comunidad gay. Muchos hombres nativo-

americanos urbanos trataron de regresar a casa en sus reservas para 

pasar sus últimos años con sus familias antes de morir por 

complicaciones de la infección por el VIH. Cada uno de nosotros oyó 

historias personales de hombres que no eran bienvenidos en «casa», 

porque tenían la «enfermedad del gay blanco» y que la homosexualidad 

no era parte de la cultura tradicional. Usando la palabra «Two Spirits» se 

hace énfasis en el aspecto espiritual de la vida y minimiza la persona 

homosexual. (p. 146)

Desde la conferencia de Winnipeg hombres y mujeres Two Spirits han 

recobrado la función ancestral dentro de sus comunidades originarias. Los 

retos que aún enfrentan las comunidades es la homofobia y transfobia 

expresada tanto en individuos nativos aculturados como en la sociedad 

blanca. Las campañas de concienciación han sido medianamente fructíferas. 

En Occidente, los Two Spirits no están sujeto a investigaciones académicas 

salvo en contadas universidades en los Estados Unidos y Canadá. Es 

necesario entender el andrógino desde una vertiente distinta a la episteme 

occidental para comprender que, en nuestro mundo, aun es tarea pendiente 

de-colonizar los imaginarios. 

El caso de los Muxes

En una familia tradicional, el Muxe es considerado como el mejor de los 

hijos. En una sociedad donde la mujer trabaja fuera del ámbito 

doméstico, el hijo muxe se vuelve un elemento valioso para su vida 

productiva. Él se ocupará de realizar las tareas relacionadas con la 

reproducción de la vida familiar, cuidar a los niños, a los ancianos, 

limpiar la casa y el patio, dar la comida a los animales, cocinar para la 

familia, es decir cumple la función de dador de atención como la hija 

soltera en el modelo familiar mestizo. (p. 686)

En los límites geográficos entre América del Norte y Centroamérica, 

sobre las tierras selváticas del istmo de Tehuantepec se desarrolló un pueblo: 

los zapotecos.  Hoy día sus descendientes conforman un grueso importante de 

la población en los estados de Guerrero, Veracruz, y Chiapas, en México. La 

importancia que reviste esta cultura para fines de nuestro trabajo radica en la 

incorporación de un tercer género a la sociedad zapoteca: los Muxes. A 

diferencia de los pueblos ancestrales del norte de México, Estados Unidos y 

Canadá, los Zapotecas no creen en la definición tradicional de Two Spirits, 

simplemente, la homosexualidad masculina, no siendo así la femenina, está 

permitida por cuestiones pragmáticas. En este aspecto, Borruso (2001) aporta. 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.50-61 2244-8667                     |59

Édgar G. Cuéllar P. / Two Spirits: El concepto del andrógino en las etnias de América del norte

En casos contados los Muxes pueden convivir con una pareja, pues 

estando ocupados en las labores domésticas, apenas cuentan con el tiempo 

necesario para formar uniones estables, sin embargo, cuando existe una 

relación a largo plazo, la comunidad tiende a legitimarla a través del 

matrimonio. Es posibles observar que la diversidad de género sexual va más 

allá de la dicotomía masculino- femenino, si bien es el estándar biológico en el 

que se da continuidad a la especie humana, no menos es licito negar al género 

como construcción social, en el caso de los Muxes, su existencia es necesaria 

para la armonía y estabilidad familiar dentro de un hogar zapoteco en cuya 

prole exista un elemento andrógino. 
 

Consideraciones finales

 

El andrógino en la cosmovisión indígena norteamericana es un ser 

dotado de características especiales, capaz de “desafiar” a la naturaleza y, por 

tanto, garantizar el aplacamiento de las fuerzas telúricas de la Physis a través 

de su intervención mediante su espiritualidad, mismidad y corporeidad. No en 

vano, son considerados sagrados, ninguna decisión importante es tomada en 

cuenta sin consultarles, por tanto, su presencia dentro del pueblo es, de lejos, 

un mensaje positivo de los dioses. 

La mancomunión entre los opuestos es otra lectura de obligada 

consulta al momento de analizar el tema de los Dos espíritus. Rafael López- 

Pedraza (1980) acota que la “figura del hermafrodita, es una paradoja 

hermética, cuya bisexualidad reconcilia los opuestos, promueve una nueva 

conciencia” (p. 39), en el caso de los andróginos norteamericanos, no es la 

excepción pasar por alto una consideración hermafrodítica de su existencia. 

En el mundo moderno, la tradición cristiana niega la complementación de la 

dualidad; la lucha y la conflagración entre el “bien y el mal” es parte central de la 

teología occidental. En cambio, en las tradiciones indígenas norteamericanas, 

- si bien existen elementos duales enfrentados por el poder del cosmos- en los 

Two Spirits, las fuerzas antagonistas de la naturaleza se unen en solo cuerpo, a 

través de un alma masculina y otra femenina. Estas entidades duales, 

encarnadas en la unidad del individuo, traen consigo paz y armonía, porque los 

Dos espíritus comprenden perfectamente el secreto del cosmos mediante su 

visión dual de los polos en pugna; en el sujeto Two Spirits ambas fuerzas se 

complementan y comprenden. De allí que fuesen tan estimados por sus 

respectivas culturas. 

Los Two Spirits abren la posibilidad de percibir con otras lógicas a la 

homosexualidad en el mundo occidental. Desde el concepto del andrógino es

Persona Two Spirit
fuente: legacyprojectchicago.org



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.50-61 2244-8667                     |60

Édgar G. Cuéllar P. / Two Spirits: El concepto del andrógino en las etnias de América del norte

posible entender, que más allá del género biológico, la construcción social de 

un tercer género es plausible y totalmente aceptable desde un punto de vista 

ético. Se debe superar la dicotomía del enfrentamiento entre opuestos, en 

opacar al Otro desde la fuerza o la revancha, es emergente y útil complementar 

lo femenino y lo masculino en una sola visión de la realidad, de este modo se 

edifica el respeto, la tolerancia y por supuesto, del entendimiento mutuo: el 

andrógino simboliza la concordia, el encuentro, la paz.

Urge elaborar una dialéctica general desde una perspectiva 

antropológica con la intención de no desechar ninguna información, sino 

comprender el cosmos en sus ínfimos detalles, de sintetizar el conocimiento 

acerca de lo humano a partir del sentido de la comunión mediante el ejercicio 

de la aceptación. El andrógino, amén de su contenido simbólico, es una figura 

arquetipal de profunda raigambre psicológica, pues, parafraseando a Hegel 

citado en Velázquez (1998) lo universal se realiza en lo particular, es decir en el 

individuo (pp.  45- 48). No en vano, el andrógino nos cuenta la historia del 

equilibrio entre fuerzas subyacentes en el inconsciente, una suerte de mundo 

interno que determina los pensamientos y las actitudes humanas tanto como 

dentro sí, como en lo externo a la conciencia, al cuerpo. 

Los polos femeninos/masculino se compenetran y fusionan en el 

andrógino, en tanto, es importante rescatar las enseñanzas de los pueblos 

indígenas norteamericanos para comprender las causas de la diversidad 

sexual en el mundo moderno; en saber, que posiblemente una sustancia 

inmaterial, sea femenina o masculina, yace en la psique de un cuerpo de 

género biológico contrario. Y ello, en vez de generar conflictos debería 

canalizarse para sustraer del hombre o mujer homosexual, información capaz 

de generar progreso pues desde la lógica Two Spirits, el andrógino no es una 

creación aberrante, sino vernácula y totalmente necesaria. Occidente debe 

recurrir a las tradiciones ancestrales de los pueblos nativos de la América para 

explicar las lagunas gnoseológicas que yacen en su cultura, en sus 

imaginarios. 

Borruso, M. (2001). Género y homosexualidad entre los Zapotecos del Istmo 

de Tehuantepec: El caso de los Muxes. IV congreso chileno de 

antropología. Colegio de antropólogos de Chile A.G. Santiago de 

Chile. Disponible en: 

https://www.aacademica.org/iv.congreso.chileno.de.antropologia/101.pdf

Referencias



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.50-61 2244-8667                     |61

Édgar G. Cuéllar P. / Two Spirits: El concepto del andrógino en las etnias de América del norte

Fernández, Estevão Rafael (2014). Homosexualidades indígenas y 

descolonialidad: algunas reflexiones a partir de las críticas two-spiri.t 

Tabula Rasa, núm. 20, enero-junio, 2014, pp. 135-157 Universidad 

Colegio Mayor de Cundinamarca. Bogotá, Colombia. Disponible en: 

https://www.redalyc.org/pdf/396/39631557007.pdf

López- Pedraza, R. (1980). Hermes y sus hijos. Psicología arquetipal y 

estudios jungianos. Ateneo de Caracas. 

Pierrette, D. (2008). El hombre y la mujer Bardaje entre los indios de 

América del norte. Revista electrónica de ciencias sociales 

contemporáneas. Universidad de Québéc, Canadá. Disponible en: 

http://classiques.uqac.ca/contemporains/desy_pierrette/el_hombre_mujer/el

_hombre_mujer_texte.html

Vázquez, E. (1998). Hegel, un desconocido. Universidad de los Andes, 

consejos de publicaciones. 

Osh-Tisch, dos espíritus
fuente: www.kqed.org



Resumen: El artículo examina la cosmogonía judía desde la exégesis de la Kabbalah, 

postulando que el ser humano primordial, o Adán, fue una entidad andrógina, creada como 

reflejo del macrocosmos. A través de un análisis del Génesis y textos como el Sefer Ha 

Zohar, el autor distingue entre una creación celestial e incorpórea y una terrestre y material. 

La separación de los géneros se reinterpreta no como la extracción de una costilla, sino de 

un "lado" (TzeLA), sugiriendo una división de la unidad original. La subsiguiente expulsión 

del Edén es entendida como la transición de un estado de plenitud metafísica a uno de 

fragmentación y mortalidad. Este estudio sitúa a la androginia no como un concepto 

biológico, sino como un principio metafísico y fractal que permea la estructura de los cinco 

mundos (Olamot) y las diez energías (Sefirot) de la Cábala, vinculando el microcosmos 

humano con el orden universal.

Palabras Clave: Androginia, Kabbalah, Cosmogonía, Génesis, Fractalidad.

Recibido: 16-06-2023
Aceptado: 18-08-2023  

1. Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 

Celebrado los días 17 al 19 de agosto del 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=1r74FwF3R84

2. Guillermo Miranda, Profesor Emérito, jubilado de la escuela de Matemática de la Facultad de Ciencias de la 

UCV.

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |62

2
 Guillermo F. Miranda  

Universidad Central de Venezuela

unigrav7@gmail.com

Rebis / grabado del Azoth of the Philosophers de Basilius Valentinus / 1613 / detalle.

El andrógino primordial y el Paraíso perdido
1desde la Kabbalah hebrea



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |63

Abstract: This article examines Jewish cosmogony from the perspective of Kabbalah, 

postulating that the primordial human being, or Adam, was an androgynous entity, created as 

a reflection of the macrocosm. Through an analysis of Genesis and texts such as the Sefer 

Ha-Zohar, the author distinguishes between a celestial and incorporeal creation and a 

terrestrial and material one. The separation of the genders is reinterpreted not as the 

removal of a rib, but rather of a "side" (Tzela), suggesting a division of the original unity. The 

subsequent expulsion from Eden is understood as the transition from a state of metaphysical 

plenitude to one of fragmentation and mortality. This study situates androgyny not as a 

biological concept, but as a metaphysical and fractal principle that permeates the structure of 

the five worlds (Olamot) and the ten energies (Sefirot) of Kabbalah, linking the human 

microcosm to the universal order. 

Keywords: Androgyny, Kabbalah, Cosmogony, Genesis, Fractality.

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

The primordial androgyne and the lost Paradise from the Hebrew Kabbalah

Puesto que el tema central que se considera en el Seminario Bordes para 2023 se 

ocupa de los orígenes míticos del ser humano y de su "hábitat" ideal, creo oportuno 

mencionar la siguiente definición, dada por el investigador Daniel Rouan (2014).

"COSMOGONÍA es: cualquier teoría sobre el origen del Universo y/o los objetos que 

contiene. La mayoría de las culturas desarrollaron sus propias cosmogonías".

Y, puesto que EL SER HUMANO es "un objeto" tan especial dentro del Universo, al 

menos para nosotros, los habitantes PARLANTES de este TERCER PLANETA TIERRA, 

entonces yo agregaría, a nuestro léxico usual en este contexto, EL NEOLOGISMO 

"ANDROGINO- GONIA", que uso para describir una teoría, mito o doctrina acerca del origen 

del ser humano QUE NO ASIGNE UN GÉNERO a lo que voy a designar como "ser humano 

primordial".

Como veremos, tanto el origen o llegada a la existencia del "COSMOS", como la del 

"ANDROGINO", se han presentado a veces conjuntamente, y bajo una cierta relación en la 

que se describe al "ser humano" o "microcosmos", como UNA IMAGEN ESPECULAR O 

REFLEJADA del "macrocosmos" entendido como una EXISTENCIA UNIVERSAL.

En la Kabbalah hebrea se considera un "despliegue" o "desenvolvimiento" de la 

Existencia Universal en una sucesión de CINCO "Mundos" ("Olamot" en hebreo), que en su 

despliegue se van "encajando" uno dentro de otro, en forma análoga a lo que observamos 

en las Babushkas o Matryoshkas rusas, y de tal forma que su "materialidad" es mayor a 

medida que los Mundos sucesivos van quedando más y más envueltos por los Mundos 

precedentes, hasta culminar en el Mundo del espacio-tiempo-materia, designado como 

"Mundo de la Acción" u "Olam Ha Asiah", que es donde nos desenvolvemos de ordinario, y

I) Introducción general



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |64

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

durante un tiempo finito entre el nacimiento a la vida corporal respiratoria, 

hasta la muerte física al exhalar "el último suspiro". Recubriendo e incluyendo a 

este "Mundo de la Acción", la Kabbalah considera al "Mundo de la Formación" 

u "Olam Ha Yetzirah", que pone de manifiesto las facultades emocionales, 

condicionadas por el tiempo, pero no localizables con precisión en el espacio 

tridimensional.

Encima del Mundo de la Formación, se considera al "Mundo de la 

Creación" u "Olam Ha Briah", en el cual se ponen de manifiesto las facultades 

pensantes y del razonamiento lógico-racional. Este "Mundo" ha sido a su vez 

"emanado" desde el "Mundo de la Emanación" u “Olam Ha Atzilut", en el cual 

predomina lo que el ser humano quiere y desea, la facultad volitiva de modo 

que, al pensar, pensamos lo que queremos o deseamos pensar, y podemos 

"querer" en forma egoísta o en forma altruista. También en Atzilut se pone de 

manifiesto la mente intuitiva, supra-racional.

En cada uno de estos "Mundos" hay un tipo de "hombre-ser humano", y 

podríamos hablar de un "hombre" físico, psíquico-emocional, pensante y, en 

un cuarto tipo, capaz de desear y también de intuir al más alto nivel de realidad 

existencial. Al usar la palabra "hombre" en estas "adjetivaciones", NO uso 

implicación de género masculino, y por eso se propone la designación 

alternativa de "ser humano".

Pero incluso estos cuatro "Mundos" y cuatro "hombres" son superados 

por un quinto "Mundo", el Mundo de Adam Kadmon (abreviado A.K.), el cual, 

por ser colindante con el Infinito ("Ain Sof" en hebreo) y su "Luz" ("Or Ain Sof" 

en hebreo), expresa en sí la facultad de unificación con el Ain Sof, y A.K. puede 

graduar la intensidad de su Luz-Energía de Vida, para que así atenuada, surja 

del mismo Olam Ha Atzilut.

Se considera que LA ACTIVIDAD Y VITALIDAD observables, tanto en el 

macrocosmos como en el microcosmos humano, son posibles mediante la 

participación de DIEZ "ENERGÍAS" GRADUADAS, tanto en intensidad como 

en "oscilación rítmica", llamadas "SEFIROT" en la Kabbalah hebrea, y que se 

configuran en arreglos, cuya estructura se repite en cada uno de los cinco 

"Mundos". Esta repetición estructural se denomina modernamente como 

"FRACTALIDAD" de la manifestación universal.

El arreglo decimal de las Sefirot es usualmente referido como "ÁRBOL 

SEFIRÓTICO" o "Árbol de las Vidas" ("Etz Jayim"), y aparte de la tradición 

cabalista, también fue conocida por Leonardo da Vinci, quien, en su "Hombre 

de Vitruvius", ha dejado unas marcas que permiten localizar una ubicación 

correspondiente a los 10 Centros Sefiróticos en el "Aura" y órganos humanos,



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |65

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

y las cuales puedo compartir en esta ocasión, junto con su relación al Número 

Áureo o "Sección Dorada"  de la Geometría Pitagórica. 

"Hombre de Vitruvius" (Ver figura 1), donde se escriben las iniciales de 

los Nombres de las 10 Sefirot:

1. K = Keter (Corona)

2. Jo = Jojmah (Sabiduria)  

3. B = Binah (Entendimiento)

4. J = Jesed (Bondad)

5. G = Gueburah (Fuerza)

6. T = Tiferet (Belleza)

7. N = Netzaj (Victoria)

8. H = Hod (Gloria)

9. Y = Yesod (Fundamento)

10. M = Malkut (Reino)

Figura 1.
Leonardo da Vinci
El hombre de Vitrubius
1492
pluma y tinta / papel
34,4 cm × 25,5 cm

8

H N

B Jo

G J

K

M

Y

T



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |66

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

En el caso de la civilización o cultura griega, tenemos el poema 

mitológico conocido como La Teogonía de Hesíodo', en el cual el poeta nos 

presenta un completo sistema simbólico del Universo.

Los pueblos Mayas dispusieron del Popol Vuh, y el Judeo-Cristianismo 

dispone del Génesis de Moisés, obras que, cuando son tomadas literalmente, 

presentan versiones cosmogónicas para uso popular.

Así, en la tradición Maya leemos acerca del primer humano "hecho de 

maíz", y en la tradición hebrea, lo vemos "hecho de polvo-arcilla de la tierra”

Sin embargo, además de estas versiones populares, distintas 

civilizaciones y culturas han dejado huellas de otras cosmogonías, mucho más 

abstractas, y usualmente transmitidas solo por "élites del conocimiento", 

incluyendo a "los grandes iniciados", y entregadas oralmente a sus discípulos.

En este contexto, se dice que Moisés transmitió oralmente a Josué las 

explicaciones profundas de la Torah revelada por escrito, y esa tradición oral 

sobrevive en la Kabbalah hebrea en nuestros días, tal como la tradición Maya 

aun sobrevive entre "los concheros" de México, que han conservado una 

cadena de transmisión oral milenaria.

Figura 2

Heinrich Jamsthaler 

El Rebis Alquímico

Viatorum spagyricum

1625



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |67

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

La tradición Pitagórico-Platónica entre los griegos ha tenido un 

resurgimiento en Occidente, sobre todo en el Renacimiento italiano, y la 

tradición Greco-Hermética tuvo un florecimiento europeo importante con los 

Alquimistas del Siglo XVI "El Rebis alquímico" (Ver figura 2), con el andrógino 

simbolizado por un ser humano bicéfalo, con una cabeza femenina y otra 

masculina, simbolizando "la conjunción de los opuestos" (Nollius, H., 1617).

En el caso de la Kabbalah hebrea, al texto fundamental de la Torah o 

TANAJ (Pentateuco Mosaico, más el libro de los Profetas y el de los 

Hagiógrafos), se agregan, en la base de un vasto edificio, el Sefer Ha Yetzirah o 

"Libro de la Formación", atribuido al patriarca Abraham, y el Sefer Ha Zohar o 

"Libro del Esplendor", atribuido a Rabbi Shimon Bar Yojai.

Se puede constatar algunas similitudes esenciales entre el Génesis de 

Moisés y la documentación del Popol Vuh Maya-Quiche, manuscrito dejado 

por el fraile dominico Francisco Ximénez (2021), y en el cual, después de la 

creación del Sol, de la Luna y de los animales, en el cuarto Libro, se presentan 

en sucesión los siguientes temas, a ser comparados posteriormente con el 

relato bíblico y su exégesis:

1. Los seres humanos son creados exitosamente a partir del maíz.

2. Los dioses les entregan "moralidad" a los humanos para mantener 

"su fidelidad".

3. Después, los dioses "dan esposas” a los humanos para que se 

contenten.

 A continuación, el Popol-Vuh nos relata que los señores de XIBALBA, el 

inframundo Maya, matan a los mellizos Hun-Hunahpu y Vucub-Hanahpu en un 

juego de pelota.

Este "inframundo" XIBALBA, guarda estrecha analogía con "el otro 

lado" o "Sitra Ajra" de la Kabbalah Luriánica, conocido también como "el lado 

oscuro de las potencias infernales o subterráneas" (Rabbi Simon Jacobson, 

2011). 

II.- La cuestión del género en el ser humano y su expulsión del edén 

desde la Kabbalah hebrea

En este orden de ideas, es oportuno seleccionar unas citas del Génesis 

("Bereshit" en hebreo), traducidas y fonetizadas cuidadosamente desde el 

hebreo original, con vocales en minúsculas y con su numeración vesicular.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |68

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

Figura 3. Génesis 1:3

1 : 3   Va YOMeR ELOHIM YEHI AUR

          Va YeHI AUR.

         "Y dijo ELOHIM haya Luz

          Y hubo Luz.".

(Ver figura 3 para la visión detallada de esa traducción)

1 : 26 Va YOMeR ELOHIM NASeH ADaM  B'TZeLeMe NU

          KI  DeMUTe NU.

         "Y dijo ELOHIM hagamos al hombre a nuestra imagen

          según nuestra similitud".

NOTA: Aquí se ha traducido a ADaM por "hombre" y a TZeLeM  NU por

          "nuestra imagen". DeMUT es "similitud".

1 : 27 Ve IBaRA ELOHIM ET Ha ADaM B' TZeLeMO B' TZeLeM

         ELOHIM BaRA OTO ZaKaR U NuQVaH BaRA OTaM

        "Y creó ELOHIM al hombre a Su imagen , y en la imagen

         de ELOHIM le creó, macho y hembra Él lo creó ".



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |69

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

NOTA: ZaKaR es "macho" y NuQVaH es "hembra". Esta vez es "Su”

           imagen y no "nuestra" imagen.

2 : 7   Ve YITZeR IHVH ELOHIM ET Ha ADaM AFaR MiN

          Ha ADaMaH, Ve IPAJ B'APaY  Ve NiShaMaT JaYIM

          Ve YHaY Ha ADaM Le NeFeSh JaYaH.

          "Y IHVH ELOHIM formó al hombre del polvo-arcilla de 

          la tierra e insufló en sus fosas nasales el aliento de Vidas

          y tornose el hombre un alma viviente.".

2 : 8   "Y IHVH ELOHIM plantó un jardín al Este en el Edén, y allí

          puso el hombre que había formado.

2: 18  Y IHVH ELOHIM dijo, "No es bueno que el hombre debiera 

estar solo; Yo le haré una ayuda que sea su igual ( o 

"comparable a el" )”.

2 : 21 Y IHVH ELOHIM hizo caer a ADaM en un sueño profundo,

          y él durmió, y Él tomó de uno de sus lados ("TzeLA "), y 

          entonces cerro ("SaGaR") con carne ("BaSaR") en ese

          lugar("TaJaT").

2 : 22 Entonces del lado que IHVH ELOHIM había tomado de ADaM, 

          EL restableció ("VeN") una mujer (AiShaH), y la trajo hacia el

          hombre (Ha ADaM).

2 : 23 (Entonces) ADaM dijo una tal ("ZOT") es por fin ("PaAM" hueso

          ("ETzeM ") de mis huesos y carne de mi carne. Esta ("ZOT ") 

será llamada mujer ("IShaH") porque ("KiY") desde un 

hombre (" ISh") esta ("ZOT") fue tomada ("LuQoJaH").

        NOTA: Esta traducción sugiere que IShaH e ISh coexistieron desde el 

comienzo, para que IShaH pudiera "ser tomada" desde "un lado" de ISh, o sea 

que ISh siempre tuvo "dos lados". (que NO "dos costillas" como mal se 

traduce).

Después de comer del Árbol del conocimiento del bien y del mal, ADaM 

y su mujer son despojados de la inmortalidad:

3: 19 "Porque polvo ("AFaR") eres y al polvo retornarás".

3 : 20 Ha ADaM llamó a su esposa ("IShaH") EVE ("Hei Vav Hei")

          porque ella llegó a ser la madre de todo lo viviente ("JaY").

3: 21  Y IHVH ELOHIM hizo trajes de piel para ADaM y su esposa y

          les vistió. 

ADaM y EVE son expulsados desde el Paraíso Edénico hacia una 

condición existencial de esfuerzos y envejecimiento, pero con una 

reminiscencia subyacente en las profundidades de sus almas, ahora



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |70

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

"revestidas de piel" y con la experiencia de vivir como seres "incompletos" sin la 

pareja complementaria.

El primero en usar la expresión "hombre original" u "hombre celestial", 

fue Filon de Alejandría, y él no tendría participación en esencias corruptibles o 

terrenales, en tanto que el "hombre celestial" es hecho de "polvo de arcilla". 

Para Filon, el hombre celestial es una imagen perfecta del Logos, no es 

hombre ni mujer, sino una inteligencia incorpórea, una idea pura, en tanto que 

el hombre terrestre, que fuera creado posteriormente, es perceptible por los 5 

sentidos, y comparte cualidades terrenales.

Figura 4.

Árbol Sefirótico

de la Kabbalah

El árbol de los sephiroth



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.62-71 2244-8667                     |71

Guillermo F. Miranda / El andrógino primordial y el Paraíso perdido desde la Kabbalah hebrea

Filon observa que la Biblia hebrea nos proporciona un doble relato 

acerca de Adam con un gran contraste entre Genesis 1: 27 y 2 : 7, ya que en 1: 

27 se nos dice que " Ahora El creó a Adam macho y hembra", pero esta 

terminología de separación radical de los dos géneros es subsecuente a la 

existencia de un "hombre original", que no era hombre ni mujer, sustentando de 

este modo la interpretación de Filon para su "hombre celestial".

Los comentarios eruditos del Sefer Ha Zohar, no dejan lugar a dudas 

que esta "androginia primordial" en ningún caso puede ser extrapolada al 

plano de la existencia corporal con sus órganos reproductivos 

correspondientes a cada género, y en Kabbalah hebrea se enfatiza que los 

términos "masculino" y "femenino" se emplean metafóricamente para describir 

los aspectos "expansivo" y "restrictivo" que pueden adoptar cada una de las 10 

energías sefiroticas fundamentales.

Nollius, Heinrich (1617). Rebis de Theoria Philosophiae Hermeticae.

Popol Vuh (2021). Traducción del fraile Francisco Ximénez. Guatemala. 

Colección Lecturas Bicentenarias. 

Rouan, D. (2014) "Cosmogony". In: Encyclopedia of Astrobiology, Springer, 

Berlin, Heidelberg.

Rabbi Simon Jacobson (2011). "Black Magic: The Dark Side of Kabbalah 

(opening)”. En: https://www.youtube.com/watch?v=q_wP8doPDeg.

Referencias



Resumen: El tema de esta charla es el Animus en la mujer contemporánea. Este es un tema 

ampliamente revisado y que ha generado muchísimas reflexiones desde que Jung lo 

planteó. Hoy en día, existe una discusión por parte de algunos analistas junguianos, quienes 

cuestionan que este arquetipo esté ligado a la noción de género. Sin embargo, aquí me voy 

a dedicar a explorar lo que ha significado el Animus en la naturaleza femenina, según Jung y 

otros estudiosos, entre otros: Bárbara Hannah, Whitmont, Samuels, Claire Douglas, 

Stevens y, Verena Kast. 

Palabras claves: Animus; naturaleza femenina; análisis junguiano.

Recibido: 15-06-2023
Aceptado: 18-08-2023  

1.  Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 

Celebrado los días 17 al 19 de agosto del 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=12PRYrVptC4

2. Licenciada en Psicología. Terapeuta Junguiana.

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.72-78 2244-8667                     |72

2
 Reina Hidalgo de Schweizer

Sociedad Venezolana de Analistas Junguianos, Venezuela

reinaschweizer@yahoo.es

The Animus in contemporary women

Abstract: The topic of this talk is the Animus in contemporary women. This is a widely 

discussed topic that has generated much reflection since Jung first raised it. Today, there is a 

debate among some Jungian analysts, who question whether this archetype is linked to the 

notion of gender. However, here I will explore what the Animus has meant in feminine nature, 

according to Jung and other scholars, including Barbara Hannah, Whitmont, Samuels, 

Claire Douglas, Stevens, and Verena Kast.

Keywords: Animus; feminine nature; Jungian analysis.

Artus Quellinus el viejo / Mercurio / c.1650 / relieve en mármol (detalle).

1El Animus en la mujer contemporánea



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.72-78 2244-8667                     |73

Reina Hidalgo de  / Schweizer El Animus en la mujer contemporánea

Como todos los arquetipos, el Animus es actualizado a través de la experiencia 

personal y a lo largo de la vida. No sólo en relación con el padre, sino también 

en relación con hermanos, maestros, jefes. En sí, con figuras de autoridad en 

las instituciones, en la política, en la religión, en el entorno, con los cuentos, los 

mitos y la cultura en general. Estos primeros activadores del Animus tienen una 

profunda influencia en las características fenomenológicas que se adquieren 

en el inconsciente personal y colectivo y persisten durante toda la vida.

El problema central es la carencia de una consciencia plena. Es decir, no 

llegamos habitualmente a un desarrollo pleno de la consciencia. Por ello, nos 

podemos preguntar: ¿Por qué hay tantas personas que no pueden adquirir un 

nivel de consciencia integral? ¿Por qué en una gran mayoría de hombres y 

mujeres los componentes psíquicos vitales (Animus-Anima-Sombra-

Funciones Inferiores) se mantienen predominantemente inconscientes con el 

resultado que unos pocos logran realizar el camino hacia la individuación?

Una de las razones, y esta puede ser solo una respuesta parcial, la 

expresa Whitmont (1998), señalando un principio de inercia psíquica en el ser 

humano. También, parece ser otra razón, la dinámica de los complejos 

parentales, que genera representaciones internas que pueden ser inhibidoras 

de un crecimiento más armónico. La impronta de todo esto, aparece reflejada 

en los roles y los juicios morales que permanentemente sirven de críticos al 

individuo y que, además encarcelan cualquier aspecto del self que consideran 

inaceptable para la cultura donde viven.

Desde la infancia hay represión moral y críticas, que procuran que el self 

se adapte a principios de la moral familiar y cultural que la circundan.

En la cultura patriarcal sabemos que hemos tenido roles muy rígidos 

sobre lo que se supone corresponde a lo femenino y a lo masculino. Esto, 

resulta en desarrollos psíquicos paralizados y comportamientos neuróticos. 

Por supuesto, si hay muchas fallas en la evolución de la consciencia van a 

haber muchos contenidos predominantemente inconscientes.

Existen proyecciones de un ideal acerca de lo femenino y de lo 

masculino. Esas proyecciones dan origen a cierta rigidez en el desarrollo 

psíquico, así como, unilateralidad y fragmentación. Históricamente se ha 

circunscrito a la mujer sólo a los roles del matrimonio y la maternidad.  Sin 

embargo, como fruto de encomiables luchas, nos encontramos ya en una 

época con mayores posibilidades para la mujer de participar en otras áreas de 

la vida social. No por ello puedo dejar de señalar que, desafortunadamente, por 

enantiodromía y casi inevitablemente, algunos sectores polarizados de los 

movimientos feministas, se movilizaron casi exclusivamente para exaltar y



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.72-78 2244-8667                     |74

reivindicar las virtudes de la profesionalización, el trabajo fuera de casa, del 

éxito económico, político y social, la ambición y, de la lucha por el poder 

(atributos tradicionalmente exclusivos del hombre) dejando a veces de lado el 

amor, el cuidado de los hijos - de la familia y de la pareja (atributos que 

tradicionalmente parecían exclusivos de la mujer).

Recién hemos tenido la oportunidad de ver la película, La hija oscura 

(Maggie Gyllenhaal, 2021). En ella observamos los efectos de un complejo 

materno muy terrible en la protagonista. El precio que pagó por haberse 

permitido vivir otros arquetipos y otras metáforas. Estamos en un momento en 

el que nos encontramos con realidades muy distintas. Pero existen cambios. 

Hay movimientos en las estructuras del patriarcado, de algunos mitos 

patriarcales que están resquebrajados; las instituciones tradicionales ya no 

son referentes comunes que nos cubren a todos. Pareciera que tenemos ahora 

una gran cantidad de posibilidades ¿Qué va a pasar con esto? ¿Qué va a salir 

de todo esto? 

El Animus como imago de lo masculino inconsciente es opuesto a la 

Persona, que está afuera, la máscara. Rafael López-Pedraza (1920 - 2011) 

planteaba que los cambios en la posición de la mujer fue el suceso más 

importante de los últimos tiempos. Consideraba muy difícil que la mujer tuviese 

instrumentos para lidiar con esto y que los hombres menos. Y entonces lo que 

aparece a manera de instrumentos son cosas del Animus. Si reflexionamos 

sobre la feminidad nos encontramos que la mujer ya no la vive adentro, en su 

Anima, lo que vive ella es una imagen de Animus, lo cual es producto del 

Animus colectivo.

También hay mujeres que viven su naturaleza femenina tan 

exclusivamente que no tienen ánimos para salir a la palestra, mujeres que 

dentro de su feminidad son poquita cosa y no tienen como vehículo un Animus 

para moverse en el mundo. Hay también, cantidad de mujeres que quieren a 

través del Animus romper el arquetipo de la mujer. Si la mujer pensara desde 

sus intuiciones femeninas haría un gran aporte. Siguiendo al maestro López-

Pedraza, nos encontramos que él planteó dentro de sus valorizaciones en 

relación con el arquetipo del Animus, una duda, acerca de si puede concebirse 

como un arquetipo, porque el Animus no tiene límites; como Prometeo que no 

es arquetipo, porque carece de límites. 

Existe la queja, que el Animus se ha discutido mucho en la psicología 

junguiana a nivel teórico, pero muy poco se ha dicho cómo este arquetipo 

funciona en la vida cotidiana. Esto preocupa, porque es obvio que en la psique 

de cada cual existen fuerzas invencibles trabajando, las cuales la razón no ha 

podido controlar. Igual como Jung señaló, en la vida el único lugar en el que

Reina Hidalgo de  / Schweizer El Animus en la mujer contemporánea

Rafael López-Pedraza

(1920 - 2011)

Analista junguiano

cubano-venezolano



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.72-78 2244-8667                     |75

Reina Hidalgo de  / Schweizer El Animus en la mujer contemporánea

queda una esperanza para nosotros es tener la posibilidad de conciliar esas 

fuerzas en lo individual. Entonces, aunque voy a tratar de aproximarme lo más 

posible a la implementación práctica de los conceptos junguianos todos 

sabemos que sólo podemos tocar algunos fragmentos en la vastedad de los 

problemas que se confrontan cuando nos acercamos al tema del Animus. 

Siguiendo la noción inicial de Jung (1966, 2022), el término Animus se 

entiende como el espíritu masculino en la mente inconsciente de la mujer. El 

Anima como sabemos es el término junguiano para el alma de lo femenino en 

el hombre. Por lo tanto, es una contradicción decir que el Animus es el alma 

masculina de la mujer. Aunque en latín la palabra Animus significa intelecto, 

memoria, consciencia, carácter y espíritu también equivale a mente, pero se 

puede usar como coraje, vivacidad, valentía y voluntad. En la psicología 

junguiana se usa primordialmente para destacar el fenómeno del espíritu en la 

mujer y el contraste entre el alma femenina (Anima) y el espíritu masculino 

(Animus), nos dan una mirada valiosa en la diferencia entre estas dos figuras. 

Sin embargo, el aporte de Whitmont (1912-1998) es muy apropiado 

para el siglo XXI. Él hace un buen trabajo al traducir los complejos Anima y 

Animus como cualidades Yin y Yang; pero eso no resuelve la polarización de la 

cultura, ni el estereotipo que creó el propio Jung al asociarlos a Eros y Logos. 

Eso puede resultar muy reductivo para el mundo actual: Eros igual Anima y 

Logos igual a Animus, es decir, puede sentirse como una sobre-simplificación. 

Por eso me gusta como Bárbara Hannah lo llama: “el espíritu de la verdad 

interior en la mujer”. Eso es mucho más adecuado para un Animus superior. 

Logos puede ser una fase intermedia del Animus, pero nunca su máxima 

expresión.

En la vida real, la mujer no consigue relacionarse con la totalidad del 

Animus sino con aquella parte que más bien en su mayoría es un sustituto de 

opiniones para el espíritu de la profundidad. Esto es el espíritu de 

racionalización que incansablemente se ocupa de dar opiniones que parecen 

lógicas, por lo menos desde el punto de vista de la mujer o del colectivo. 

Podemos ver a veces, que el Animus se enreda con la Sombra, pero no es lo 

mismo, ya que la Sombra consiste en represiones de lo personal. No debemos 

olvidar que el Animus es dual, tiene un aspecto positivo y otro negativo.

Whitmont (1998) plantea que el Animus es el corolario del Anima en el 

hombre y representa en la mujer lo masculino recesivo o aspecto Yang, su 

urgencia para la acción, su capacidad para el juicio y la discriminación. Si estas 

funciones no son suficientemente conscientes la mujer puede juzgar a las 

cosas, las circunstancias y especialmente a los hombres desde la autoridad de

Edward C. Whitmont
(1912-1998) 

Psicoanalista junguiano
austríaco



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.72-78 2244-8667                     |76

Reina Hidalgo de  / Schweizer El Animus en la mujer contemporánea

la imagen inconsciente y los patrones emocionales que están ligados a esa 

imagen, en vez de sus propias cualidades.

Cuando se está dominado por el Animus inferior se está dirigido por 

nociones preconcebidas, prejuicios y expectativas; se es dogmático, 

argumentativo y se tiende a afirmaciones y generalizaciones. Cuando el 

Animus nos posee, se argumenta no para descubrir la verdad sino para tener la 

razón, ganar y decir la última palabra. Se prefiere tener la razón que descubrir 

la verdad de las relaciones humanas. 

Podemos observar en la consulta mujeres muy abrumadas cuando se 

encuentran en cargos gerenciales y corporativos, que asumen roles de poder y 

se tornan autoritarias, dejando por fuera las tareas de lo cualitativo femenino.

Otra demanda actual es mantenerse bella, ser objeto de placer y así, la 

mujer puede perderse en la propaganda avasallante del mundo materialista y 

machista. El exceso de trabajo, acompañado de demandas del cuido de la 

estética actual y las exigencias de lo masculino en el hogar puede llevar a ser 

madres y esposas abrumadas e irritables. Unas grandes preguntas son: 

¿Cuánto tiempo queda para sí misma y mantener el equilibrio de los arquetipos 

femeninos en las pocas horas que le dedica a sus relaciones personales y a 

constituir hogar y familia? ¿Cuánto tiempo puede resistir una mujer sin que su 

psique resulte afectada, si está dominada por estas demandas? Por ello 

analistas como Whitmont proyectan para el futuro una necesidad de que se 

activen los arquetipos de la feminidad y esta toma de consciencia se refiere a la 

necesidad de un renacer de arquetipos de lo femenino tanto en las mujeres 

como en los hombres. 

El problema del Animus es el problema por excelencia para cada mujer 

moderna. También es un tema central, aunque indirectamente para cada 

hombre moderno, porque este concepto es la llave que abre una cantidad de 

misterios para él, por ejemplo, en su esposa, cuando se le hace incomprensible 

su comportamiento. Esto proviene del hecho que ya hay varias generaciones 

de mujeres que están viviendo el mundo que les toca vivir de una forma que 

pareciera que han perdido el equilibrio de su opuesto. Entonces hay muchas 

mujeres que salieron de honrar solamente el ser esposas y madres o de 

repente tías, para entrar en la profesionalidad regida por arquetipos, 

prototipos, estereotipos y condicionamientos de la cultura patriarcal. 

El patriarcado ha sido fuente de un dogmatismo femenino. Hablamos de 

un Animus femenino inferior cuando por ejemplo los movimientos feministas 

toman posturas en su accionar sólo hacia reivindicaciones profesionales y 

laborales.  Movimientos que en lo evolutivo han sido necesarios y que



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.72-78 2244-8667                     |77

Reina Hidalgo de  / Schweizer El Animus en la mujer contemporánea

en la actualidad deben apuntar a estimular el renacimiento de los arquetipos de 

lo femenino de los seres humanos y en su relación con nuestro planeta.   

Jung decía que lo más meritorio que podía hacer una mujer era trabajar 

sobre su propio Animus. Esto no lo puede hacer hasta que realmente no haya 

lidiado con los problemas de la Sombra. Y para eso entonces tenemos todo el 

trabajo individual que requieren estas conexiones inconscientes. Jung hizo 

una aproximación al trabajo con el Animus que me parece relevante para el 

análisis de lo masculino inferior y que lo podemos ver en nuestras consultas. 

Habló de que una mujer tiene que hacer la diferencia entre ella y el flujo de 

pensamientos que están en su cabeza. No puede asumir que los demás 

piensen lo mismo, porque sus pensamientos están dentro de ella. Debe criticar 

esos pensamientos, ideas, sensaciones y emociones y realmente asumir si 

son de ella o no.

Cuando nos posee un Animus negativo muy infra-desarrollado o inferior 

produces opiniones y puedes preguntarte: ¿Realmente esa eres tú? ¿Puedes 

sostener esa verdad como tuya? ¿De verdad estás de acuerdo con esto que 

dices? ¿Estás convencida de que las cosas son así?, ¿Estás convencida que 

eso es así? Generalmente, entonces, se da cuenta que ella no está pensando 

desde sí misma y tiene que preguntarse de quién sería esa opinión. Entonces a 

lo mejor dice que su papá hacía esas aseveraciones o alguna otra autoridad, o 

a lo mejor lo leyó en algún periódico. En algunas pacientes vemos que sí 

podemos negociar desde Eros esta relación sería mucho mejor porque ya no 

nos involucramos de una manera enjuiciadora, sino que más bien nos 

comportamos desde nuestro femenino.

Jung habla en las Visiones (2000) que el proceso alquímico de 

aprisionar el Animus y el Anima es con el propósito de la transformación, es 

realmente un proceso de sublimación. Esas discusiones en que uno se 

engancha desde el juicio u opiniones hay que encapsularlas, meter esos 

aspectos del Animus. Si lográsemos la sumisión del Animus, la vida de la mujer 

pasaría a ser total responsabilidad de ella. Esto no es nada sencillo, es muy 

difícil, tenemos muchos miedos y no nos gusta ver la realidad. Pero si lo hemos 

asumido ya no podemos seguir engañándonos. Tenemos que tomar las cosas 

desde el vivir, ver y hacer; eso es una gran responsabilidad y muestra una 

coherencia en el vivir.

El Animus tiene un lado positivo. A través de este complejo la mujer 

expresa no sólo opiniones convencionales sino también lo que llamamos 

espíritu, ideas filosóficas o religiosas en particular o más bien la actitud que 

resulta de ellas. Así que el Animus es en sí un psicopompo, un mediador entre



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.72-78 2244-8667                     |78

Reina Hidalgo de  / Schweizer El Animus en la mujer contemporánea

el consciente y el inconsciente y una personificación de este último. Igual como 

el Anima también genera relaciones y vínculos en la consciencia masculina, el 

Animus le da al ser humano una consciencia y capacidad para la reflexión y el 

autoconocimiento.

Cuando el Animus funciona mejor es un sistema dinámico que tiene una 

función homeostática, manteniendo un equilibrio psíquico para balancear 

cualquier hipertrofia o cualquier unilateralidad o exageración. Un desarrollo 

psicosexual sano es primordial para el balance del Yin y el Yang. En un entorno 

parental adecuado el Animus o el Anima se activan en un complejo bien 

diferenciado que influencian de una forma más benevolente y constructiva la 

personalidad y la vida afectiva del individuo. Siendo esto así, puede surgir una 

mujer activa, valiente, fuerte, energética que evidencia un Animus bien 

desarrollado y no la perturba mientras no desplace la orientación consciente 

femenina, ni trastoque su vida normal instintiva. 

Para finalizar, quisiera explicar desde mi comprensión lo que Bárbara 

Hannah define como Animus superior, es decir, lo que ella tan poéticamente ha 

llamado “el espíritu de la verdad interior en la mujer”.  Esto significa para mí, 

una búsqueda e intención constante, perpetua, disciplinada e incluso severa 

de sólo articular pensamientos que me son genuinos, es decir, que parten de 

una esencia auténtica, realmente mía, destilada de todo lo que he oído, visto y 

leído, porque es coherente con mi sentir y con lo que percibo en la situación 

específica y particular que tengo frente a mí. A eso creo yo que se refiere 

Hannah (2011) como el “espíritu de la verdad interior en la mujer”, no es un 

asunto espiritual, religioso o trascendente, se refiere al “espíritu-propósito-

motivación o razón genuina del corazón”. La respuesta más auténticamente 

mía que puede dar mi corazón de cara a la situación específica frente a mí.

Bibliografía

Jung, Carl G. (1966). El hombre y sus símbolos. Madrid Editorial: Aguilar S.A. 

de Ediciones. 1a.ed.

Jung, Carl G. (2000). Visiones: El libro rojo de Jung. Buenos Aires: El hilo de 

Ariadna. 

Jung, Emma (2022). Animus y Ánima. Buenos Aires: El hilo de Ariadna.

Hannah, Barbara (2011). Animus: The spirit of inner truth in Women. Asheville, 

NC: Chiron Publications.

Whitmont, Edward C. (1998). El retorno de la diosa: el aspecto femenino de la 

personalidad. Barcelona: Paidós

Barbara Hannah
(1891-1986)

Analista británica
colaboradora de Jung



Resumen: En el presente artículo se realizará se intentará deconstruir la ontología del 

«Uno» que precede a la pareja normativa al presentar el problema entre el deseo y la unidad 

evidenciado en el psicoanálisis y la crítica feminista de Irigaray. Sin embargo, en lugar de 

renunciar a la pareja en lo ontológico y en lo social, se propone una relectura de la ontología 

dual de Irigaray a partir de la noción del yinyang del daoísmo y los agenciamientos 

maquínicos de Deleuze y Guattari. En el último apartado se esbozan algunas vías para 

repensar el «dos» como una estructura de posibilidad que emerge desde la propia paridad 

del cero.  

Palabras clave: daoísmo; dualidad; Irigaray; Deleuze; pareja; filosofía; ontología; números; 

andrógino.

Recibido: 30-06-2023
Aceptado: 18-08-2023  

1.  Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 

Celebrado los días 17 al 19 de agosto 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=ANMiYUotVsw

2. Licenciada en Ciencias Políticas (Universidad Católica del Táchira, Venezuela). Trabaja como traductora y 

especialista en lenguaje. Código Orcid: https://orcid.org/0009-0009-2951-2900

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |79

2 Kathiana Thomas

Investigadora independiente, Venezuela

kathryanna@gmail.com

Yin y yang / imagen creada con la IA de www.canva.com

Ser dos: la distancia, el problema de la unidad
1

y la posibilidad de lo no-dual



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |80

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

Being two: distance, the problem of unity

and the possibility of the non-dual

Abstract: This article will attempt to deconstruct the One-tology that precedes the normative 

couple by presenting the problem between desire and unity as evidenced in psychoanalysis 

and Irigaray's feminist critique. However, instead of leaving behind the ontological and social 

couple, a re-reading of Irigaray's dual ontology is proposed on the basis of Daoism's notion of 

yinyang and Deleuze and Guattari's machinic assemblages. The last section outlines some 

ways to rethink the "two" as a structure of possibility that emerges from the very parity of zero.  

Keywords: daoism; duality; Irigaray; Deleuze; coupledom; philosophy; ontology; numbers; 

androgynous.

What was invoked was the possibility (largely lost) of a “dyadic” 

logic in which everything coexisted and was not “overcome.” 

—Pier Paolo Pasolini, Petrolio

Algo fascinante, pero que pocas veces detiene a pensar al lector, es cómo los poemas sobre 

el amor apenas se conjugan con sujetos claramente identificados o identificables. Son 

incontables las obras cuyos versos o párrafos se centran en aquel voluptuoso sentimiento, y 

que a su vez encuentran innecesarias resaltar los atributos singulares de sus héroes 
3

tocados por Eros.  A los ojos del lector, el amante suele verse sacudido de forma imprevista 

por quien será su objeto de afecto, a pesar de que no siempre queda tan claro cuáles son las 

cualidades únicas del amado; ¿por qué este es irremplazable a ojos del amante? Puede que 

antes deba preguntarse si el amado es verdaderamente irremplazable según lo relatado en 

aquellos versos.

Aunque no suele pensarse en las matemáticas cuando de afectos se trata, lo cierto 

es que el relato amoroso se ve atravesado por algunos números que se repiten en las 

distintas tramas amorosas y trascienden las identidades de los propios personajes; dichos 

números pueden ser el uno, el dos y el tan conflictivo tres. Sin embargo, de entre estos 

números, en Occidente, el uno ha gozado de un privilegio notable, y el discurso amoroso 

sólo ha sido cómplice de este. El amado es considerado único, siendo esto paradigmático 

del romanticismo, mientras que el anhelo de los amantes es volverse Uno (Illouz, 2009; 

pp.28-29). Este discurso amoroso se remonta al mito del andrógino, en donde las mitades 

separadas de una unidad previa persiguen reunirse. 

3. Por ejemplo, de acuerdo al propio Dante, autor de la Divina Comedia, él sólo se encontró con Beatrice dos 
veces en su vida, aunque es descrita como un alma virtuosa que lo empuja a renovar su fe. También es descrita 
como increíblemente bella, sin dar muchos detalles de sus rasgos particulares.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |81

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

Esta primacía de la unidad en el amor no puede entenderse como un 

despliegue del orden natural de la experiencia afectiva. En su lugar, cabe 

preguntarse también qué sucede con la «triangulación» del deseo sobre la cual 

tantos relatos y poemas se asienta, y qué papel le corresponde al «dos» dentro 

de esa geometría del deseo.

Ante dichas interrogantes, se recurrirá al psicoanálisis de Lacan para 

resaltar las paradojas entre el deseo y la plenitud, así como a autoras 

feministas como Irigaray para explicar la problemática de pensar la afectividad 

desde la totalidad y privilegiar el Uno. Luego, se intentará sortear las 

limitaciones y problemas en la ontología de Irigaray recurriendo a los aportes 

del daoísmo y los agenciamientos de Deleuze y Guattari. Con ello, se espera 

mostrar el dos como figura geométrica que ayuda a repensar la afectividad 

alejada de las nociones reductivas de totalidad, plenitud, e individualidad.

   

1. Eros, falta y diferimiento

Hablar del deseo implica hablar de paradojas y laberintos inescapables, 

haciendo de este impulso algo tan avasallador como inaprensible y que, 

dependiendo del autor o pensador, es lo que inspira el amor. Este impulso ha 

sido representado tanto en el imaginario colectivo occidental como en el 
4psicoanálisis como Eros.  Eros parte de griego antiguo «Ἔρως», y era el 

nombre del dios que representa tanto el «deseo» como la «falta». Siendo algo 

usual en la literatura griega antigua, el nacimiento de este dios cuenta con 

diversas versiones, destacándose la versión del mito presentado por Platón en 

El Banquete: de acuerdo a Diotima, maestra de Sócrates, Eros es el hijo 

bastardo que la Riqueza tuvo con la Pobreza en la boda de Afrodita.

Jacques Lacan hace mención del anterior mito en el Seminario VIII 

sobre la transferencia (1961) para explicar su teoría psicoanalítica particular, la 

cual se ve impregnada por la concepción platónica del deseo. Para Freud, Eros 

representaba la lívido, la pulsión sexual y generadora que mueve a los sujetos 

a establecer unidades mayores que trasciendan los límites y confines de su 

existencia; por ende, es un impulso hacia la autoperpetuación. No obstante, 

Lacan resalta el factor del lenguaje en el desarrollo y expresión psicosexual; es 

decir, el deseo no puede reducirse a pulsiones libidinales biológicas, sino que 

se ve mediado por el orden de lo simbólico, de las imágenes y las fantasías que 

construyen un objeto parcial de deseo —objet petit a— que no puede ser 

fielmente representado, sino que se conjuga en el orden imaginario del otro 

(ego) (Lacan, 1987). El deseo, tal como Eros, se ve atravesado por la

4. Ver «Más allá del principio del placer» de Sigmund Freud.

Joseph Paelinck
Eros , 1820

óleo sobre tela
142,2 x 113 cm

(detalle)



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |82

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

necesidad, demanda, y la falta, donde el significante faltante es constitutivo del 

sujeto.

El deseo emerge de un objeto cuya falta genera un movimiento hacia 

afuera, pero este objeto no existe en el mundo empírico, de lo tangible, es decir, 

"el a, soporte del deseo en el fantasma, no es visible en lo que constituye para 

el hombre la imagen de su deseo" (Lacan, 2006; p. 51). En cambio, el objet a es 

una paradoja: "ese objeto paradójico, único, especificado, que llamamos 

objeto a" (Lacan, 1987; p. 276). El objet a es un «objeto» paradójico en su 

esencia debido a la relación entre su surgimiento y su pérdida. Žižek clarifica 

esto al decir que: "esta coincidencia de surgimiento y pérdida apunta, desde 

luego, a la paradoja fundamental del objet petit a de Lacan, que precisamente 

surge como algo que se ha perdido" (Žižek, 2011; p. 19). Lacan habla de la 

importancia de lo oculto a simple vista, algo que refiere Ronald Barthes en su 

comentado ensayo sobre el «striptease» en el libro de Mitologías. Pues “está 

fundado en una contradicción: desexualiza a la mujer en el mismo momento en 

que la desnuda” (Barthes, 1999; p. 82). Dicho de otra forma, “en ausencia de 

dialéctica, la dialéctica entre la ropa y la desnudez, el deseo se destruye junto 

con el potencial del placer” (Mathews, 2022). 

Considerando lo anterior, no es de extrañar que los astutos 

compositores se interesasen más por conjugar y «jugar» con roles y 

expectativas sociales, así como con figuras que posibilitan la interacción 

(conflictiva o no) entre los distintos personajes. Al respecto, Lacan, según 

Schuster (2016), también destaca estos placeres del amor cortés por cuanto 

"pertenecen a la esfera del foreplay" (p. 137), tratándose de la tensión del 

Vorlust freudiano que "persiste en oposición al propósito del principio del 

placer". El propio Freud llegó a comentar que "se necesita de un obstáculo, y 

allí donde las resistencias naturales a la satisfacción no han sido suficientes, 

los hombres siempre han establecido normas convencionales para poder 

gozar del amor” (Freud, 2014).

 Lo antes recalcado enfatiza aún más que el anhelo de plenitud es 

inherentemente una paradoja desde la perspectiva psicoanalítica: es un 

anhelo que se extingue o se derrite cuando se tiene en las manos. Esto es algo 

de lo que hablaba la ensayista y poeta Anne Carson. De acuerdo a la autora, 

Safo de Lesbos en uno de sus poemas pone de manifiesto que Eros es un 

verbo que fluye entre personajes que no se mueven y mantienen su posición 

triangular, un verbo que flota sobre el «ahora» y el «entonces», sobre la 

«distancia» y la «confusión» (Carson, 2015). La irrupción impide el 

acercamiento irrevocable, difiriéndolo a fin de que el movimiento del Eros 

perdure.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |83

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

No obstante, lo inaprensible y contradictorio del deseo no es el único 

problema que se interpone a la plenitud, sino lo que implicaría a su vez su 

acometido, de acuerdo al pensamiento feminista y queer. En otras palabras, la 

Unidad como fin último no es ajeno a las construcciones y políticas del género.

2. La hegemonía del Uno 

Luce Irigaray ha sido una pensadora que ha ofrecido grandes aportes al 

feminismo de la segunda ola, y estos aportes siguen haciendo eco en el 

presente. Irigaray destaca por ser lingüista y psicoanalista, siguiendo los pasos 

de Freud y Lacan, hasta que rompe con sus concepciones falogocentristas en 

su tesis de doctorado titulada como Espéculo de la otra mujer de 1974.

Si bien se trata de una feminista polémica al enfocarse en la diferencia 
5

sexual o la subjetividad sexuada,  su análisis de las relaciones íntimas conlleva 

una crítica aguda a la noción de la plenitud y unidad como fin del deseo. El 

énfasis puesto sobre la diferencia sexual y la alteridad constituyen la base de 

una ética amorosa que contrasta con la dominación del Uno. Ontológicamente 

hablando, el Uno se relaciona con la hegemonía del significante universal 

disfrazado de «neutro gramatical». En este sentido, Irigaray rechaza la 

dialéctica hegeliana que implica una tensión y movilización hacia el Espíritu 

absoluto (que se constituye como el significante neutro universal), por cuanto 

este esquema conlleva que la identidad de cada término de la relación 

dependa de la identidad del otro término (Irigaray, 2007). Considerando lo 

anterior, la dialéctica amo-esclavo, vinculada a la lógica del reconocimiento, 

solo puede abrir paso a la dominación imperialista de lo masculino sobre lo 

femenino, dado el carácter patriarcal de las sociedades contemporáneas. 

En consecuencia, la narrativa de la fusión de las dos mitades revela en 

su ontología el poder del significante «neutro», del «nosotros», pues esta 

unidad hegemónica subsume toda diferencia y alteridad bajo su conjugación. 

Es por ello que las relaciones heteronormativas han supuesto la supresión de 

la identidad de las mujeres, algo que comenta igualmente Simone de Beauvoir 

en El segundo sexo. Irigaray denuncia que el modelo de la unidad o fusión en el 

amor implica la objetivación del ser amado; si el fin del deseo es la posesión 

(recordando que esta posesión es deseable mientras no se realice), el amado 

queda reducido a un objeto y, por ende, una extensión del «yo» que confiere 

ese reconocimiento narcisista. 

5. Para saber más sobre la filosofía de la diferencia sexual de Irigaray, incluyendo sus críticas, 
ver Stone, A. (2006). Luce Irigaray and the philosophy of Sexual difference. Cambridge 
University Press.

Luce Irigaray
(Bélgica, 1930)



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |84

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

Según Irigaray, la pareja se apoya en proyecciones que no terminan de 

constituir un dos. Aunque lo femenino es representado como el «segundo 

sexo», por ende, el supuesto «dos» de la ecuación, Irigaray contesta “qué dos 

tan raro”; lo femenino ciertamente no es entendido como un uno, “sobre todo 

no una. Dejemos el uno para ellos. El privilegio, la dominación, el solipsismo 

del uno: también del sol” (Irigaray, 2009; p. 156). En cambio, lo femenino es 

ausencia y falta. Interpelando el falogocentrismo en el mythos del andrógino: si 

la diferencia sexual condensada en la pareja permite que Dos se conviertan en 

Uno, es porque el segundo uno de la ecuación (el término femenino) realmente 

no es uno, sino un no uno; es decir, algo que se proyecta como cero. La 

proyección de la otredad femenina como cero es necesaria para que el Uno 

hegemónico y antropofágico prevalezca (Brilmyer et al., 2019). Por ende, si se 

reformulara la pareja entendida como una ecuación, la ecuación resultante 

sería 1 + 1(0) = 1.

Enlazando las objeciones antes tratadas, es decir, la importancia de la 

distancia y falta en el deseo, y el problema político del amor como fusión, 

parecen indicar que los anhelos de totalidad y plenitud no son solo una 

imposibilidad, sino que no son fines que deban perseguirse en primera 

instancia, pues supone reproducir una lógica propietarista donde el otro y su 

alteridad es subsumido bajo el yugo de la mismidad masculina. Sin embargo, 

en este artículo no se pretenderá rehusar de la pareja como estructura, sino 

que se tomará otra ruta. El esbozo sobre la metafísica de la totalidad y la 

unidad, tal como sus críticas, hasta el momento parecen enmarcarse dentro de 

la lógica del Uno (1), que representa la fusión de los amantes, y del Tres (3), 

que representa la triangularidad del deseo, su diferimiento e interrupción por 

un obstáculo o rival; sin embargo, conviene remontarse la interrogante del 

principio sobre «¿qué papel juega el “dos”?». 

3. Dos y cero 

En su crítica al posestructuralismo de Deleuze y Guattari, Irigaray 

señala que la red —rizoma— de la multiplicidad es una mera fachada del Uno, 

en tanto que lo relacional se antepone al punto de vista subjetivo, socavando el 

«límite relacional» que establece la lógica del dos sexuado o la diferencia 

sexual —entre el Yo y el Otro—, al asumir una posición neutra indiferenciada 

(Jones, 2011). Aunque Irigaray ha demostrado una gran agudeza en su 

pensamiento, la concepción de la autora sobre un «dos» (metafísico y 

concreto) que presume siempre una polaridad y diferencia sexual como punto 

de partida ha sido problematizado por autores posteriores. Esta concepción no 

sólo asume que los sexos o géneros están reducidos a dos, sino que es



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |85

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

condición necesaria que personas de distintos sexos entre en relación para 

que la diferencia sea constituida dentro de la relación. Como es de esperar, 

este planteamiento es criticado por implicar una naturalización de categorías 

rígidas de género, así como una reafirmación de la heterosexualidad universal, 

además de invisibilizar otras diferencias, como la racial (Candiotto y De 

Jaegher, 2021). 

En este punto, habría que interrogar si es posible imaginar un concepto 

del «dos» que no dependa de una «complementariedad» o «dualidad» 

discursiva a priori. En otras palabras, ¿puede el «dos» anteponerse a una 

subjetividad o modo de ser? En el primer apartado sobre el Eros y el 

diferimiento, se habló sobre cómo las reglas y figuras geométricas que 

adquieren los encuentros amorosos parecen ser parte esencial de dichas 

tramas. Por ende, es factible pensar tanto lo relacional como lo subjetivo 

también en su despliegue a partir de estructuras o formas aritméticas y 

geométricas, aunque conviene no limitar el pensamiento matemático a 

Occidente.

Irigaray también destaca por haber discutido con seriedad sobre el 

pensamiento Oriental, y es posible encontrar en este otro modo de pensar el 

dos o la dualidad. Brilmyer et al. (2019) en su exposición sobre la ontología de 

la pareja intentan desvelar un «dos» que sea radicalmente dos y no se vea 

subsumido por el Uno, recurriendo a la idea del yingyang. Aquí, el yinyang 

están inexorablemente ligados al Dao, la idea inaprensible del origen del 

cosmos del que desprende toda realidad. El yinyang, según el Daodejing 

designa la interminable interrelación del ser (有 you), representado como uno 

[1] y el no ser (無 wu), representado como cero [0]. Dado que el Dao es un yin y 

un yang, sin ser el Dao el resultado de la suma de estos, la ecuación del Dao 

vendría a ser 1 + 1(0) ≠ 1.

De acuerdo a los autores, hay varias razones para que la ecuación del 

Dao sea 1 + 1(0) ≠ 1, la primera es que el yin y el yang deben estar presentes a 

la vez en su diferencia para que el Dao sea. La segunda razón, es que tanto el 

yin como el yang son en sí mismos Dao, pues lo refleja su similitud 

diferenciadora. Es más, el aura indescriptible que rodea al yin y al yang se debe 

a que son diferentes e iguales a la vez. Es por ello que los mismos operan de 

acuerdo a una relación que es mejor descrita como «trans dualista», 

evadiendo así de una noción esencialista y categórica de la diferencia.

El cero es un número que puede resultar relevante para pensar un dos 

que se quede como dos. En primer lugar, el cero [0] es el dígito que suele 

asociarse con la Otredad (Brilmyer et al., 2019). Es la cifra asociada a la 

«nada», al «no uno» y a no ser. Es por eso que, en el Dao, la negatividad del



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |86

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

cero precede a la subjetividad del uno. Lao Tse reafirma esto al decir que “el 

Dao engendra al uno. El uno engendra al dos. El dos engendra al tres. Y el tres 

engendra a las Diez Mil Cosas”. El Dao es cero y un uno, por lo que también es 

dos. El cero es a menudo representado en un término de la ecuación, pero 

matemáticamente también es potencialidad y vacío absoluto a la vez (xuanpin, 

玄牝). Ahora, si el Dao puede ser un plano donde el yin (y) yang se actualizan a 

la vez, ¿no serían igualmente el resultado de una virtualidad reductiva y 

totalizante?

4. Máquinas y agenciamientos

Si bien sigue siendo innegable el problema de la diferencia sexual 

previa en la noción de two-ness en Irigaray, y que pensar lo concretamente 

social desde el «dos» resulta reductivo igualmente, la antes referida pareja de 

pensadores puede ofrecer una vía para no totalizar el dos: en Mil Mesetas, 

Deleuze y Guattari argumentan en contra de pensar los agenciamientos 

maquínicos desde una lógica de la medición, y en su lugar, desde la absoluta 

diferencia, ya que “un agenciamiento es precisamente ese aumento de 

dimensiones en una multiplicidad que cambia necesariamente de naturaleza a 
6

medida que aumenta sus conexiones”  (Deleuze y Guattari, 2004; p. 14); es 

decir, las multiplicidades son siempre irreductibles en su composición. En este 

orden, ¿puede pensarse en lo dialógico como un tipo agenciamiento antes que 

en la expresión de lo binario? ¿Puede ser un agenciamiento que arropa unas 

diferencias y repeticiones indistintamente de los sujetos? Después de todo, 

“una multiplicidad no tiene ni sujeto ni objeto, sino únicamente 

determinaciones, tamaños, dimensiones […]” (Ibidem). 

Las multiplicidades, líneas y agenciamientos en el plano de inmanencia 

también pueden relacionarse al cero del Dao. Cuando se vislumbra una línea, 

se puede visualizar una distancia, un flujo, o algo que conecta; quizás se 

puedan visualizar dos puntos, pero ¿cuál sería «A» y cuál sería «B»? ¿Cuál es 

su trayectoria? El yinyang, más que dos puntos pueden ser una línea donde la 

distancia y la unidad se conjugan (Dao); una línea que excede las categorías 

de lo dual sin negarlo por entero (ergo, el fundamento de su transdualidad). Así 

como Deleuze enfatiza un «Otro» que es entendido como una multiplicidad 

estructural de posibilidades ajenas y que carece de rostro y nombre, el «Otro» 

del yinyang responde un término cambiante dentro de su lógica dialógica; el 

yinyang constantemente deviene otro. 

 

6. Para más relecturas de la diferencia sexual de Irigaray desde Deleuze y Guattari, se 
recomienda leer trabajos de Rosi Braidotti tales como Feminismo, diferencia sexual y 
subjetividad nómade.

Gilles Deleuze
(Francia, 1925-1995)



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |87

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

El cero evoca el espacio o el intermedio en la conjugación de las formas 

y de los afectos, pues como se desglosó en la primera sección, la distancia 

entre los amados es esencial para la propia existencia y continuidad del deseo 

en tanto que este se entienda como un movimiento hacia afuera (que viene 

siendo a su vez hacia dentro). La necesidad de un intermedio implica que la 

unidad no es solo una imposibilidad, sino que resulta indeseable en sí misma. 

Candiotto y De Jaegher (2021), apoyándose en Irigaray, describen el deseo 

como la necesidad de saber más, entendiendo que es imposible terminar de 

conocer a otra persona; el deseo es, en parte, conducente a un constante 

devenir: el deseo posibilita ciertas transformaciones. Pero, en lugar de 

vislumbrar el deseo de dos que deriva en un tres, conviene recordar que el dos 

ya parte del cero de la generación y la negatividad.

Desde un punto de vista de lo simbólico del lenguaje, remitiéndose de 

nuevo al estudio de la represión y la jouissance en Lacan, puede 

reinterpretarse el papel de la falta en el origen del deseo al restablecerse el 

papel de la negatividad generadora del Dao al ponerse la mirada el propio 

proceso dialógico como el sitio de esta experiencia afectiva. Si antes el 

postulado de que el deseo no surgiera a raíz del encuentro con un objeto 

reconocible parecía desmotivador, el concebir el deseo desde la misma 

interrelación fluida antes que subjetividades concisas y estables puede abrir 

puertas para pensar los bordes y números de las formas como un vacío-

totalidad que es motor de ciertas formas de afectarse (Schuster, 2016; p. 137). 

En oposición a la lectura usual de Deleuze, no sería necesario positivizar la 

negatividad del vacío para la producción del deseo.

Asimismo, cuando la posibilidad de ser dos se visualiza como un modo 

de devenir sin remitirse a subjetividades fijas, puede evadirse el problema de 

reducir al Otro a un mero objeto de posesión o proyección, pues la estructura 

emerge de y a su vez es condición para el despliegue de procesos, 

experiencias e interacciones donde los términos participantes se afectan 

radical e interminablemente entre sí. Son las afectaciones y los procesos que 

interceden en la distancia y cercanía recíproca de un lugar común lo que en 

parte permite que los términos puedan tomarse de las manos. Al desdibujar la 

conexión disyuntiva entre los términos, los procesos y movimientos cesan, 

mientras que los propios términos se cancelan; el poseer y fundirse en la 

unidad solo puede significar volver a la quietud y vacío de la muerte definitiva.  



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.79-88 2244-8667                     |88

Kathiana Thomas / Ser dos: la distancia, el problema de la unidad y la posibilidad de lo no-dual

a
Barthes, R. (1999). Mitologías (H. Schmucler, Trad.; 12.  ed.). Madrid. Siglo 

XXI.

Brilmyer, S.P., Trentin, F., & Xiang, Z. (2019). The Ontology of the Couple: Or, 

What Queer Theory Knows about Numbers. GLQ: A Journal of Lesbian 

and Gay Studies. Chicago. 25(2), 223-255.

Candiotto, L., & De Jaegher, H. (2021). Love in-between. The Journal of Ethics. 

New York. 25(4), 501-524.

Carson, A. (2015). Eros dulce y amargo (M. Rosenberg & S. López Medin, 

Trads.). Buenos Aires. Fiordo.

Deleuze, G., Guattari, F. (2004). Mil mesetas (J. V. Pérez, Trad.). Valencia. Pre-

textos.

Freud, S. (2014). On the universal tendency to debasement in the sphere of 

love. Redditch. Read Books Ltd.

Illouz, E. (2009). El consumo de la utopía romántica: El amor y las 

contradicciones culturales del capitalismo (M. V. Rodil, Trad.; Primera 

edición). Buenos Aires. Katz Editores.

Irigaray, L. (2009). Ese sexo que no es uno. Madrid. Ediciones AKAL.

Jones, E. R. (2011). Speaking at the limit: The ontology of Luce Irigaray's 

ethics, in dialogue with Lacan and Heidegger (Tesis doctoral, 

Universidad de Oregon).

Lacan, J. (1961). La transferencia. Seminario 8.

Lacan, J. (1987). El seminario de Jacques Lacan: Libro 11: Los cuatro 

conceptos fundamentales del psicoanálisis. Barcelona. Paidós Ibérica 

Ediciones S A.

Lacan, J. (2006). El seminario de Jacques Lacan: Libro 10: La angustia (E. 

Berenguer, Trad.). Buenos Aires. Editorial Paidós SAICF.

Mathews, P. D. (2022). The Symbolism of Clothing: The Naked Truth About 

Jacques Lacan. CLCWeb: Comparative Literature and Culture, 23(4), 8. 

Schuster, A. (2016). The trouble with pleasure: Deleuze and Psychoanalysis. 

Cambridge. MIT Press.

Zizek, S. (2011). El acoso de las fantasías. Madrid. Ediciones AKAL.

 

Referencias



Resumen: La cima conceptual del desarrollo artístico de Kazimir Malévich (1879-1935) y Ad 

Reinhardt (1913-1967) se plasmó en el Cuadrado Negro del primero y en la serie de Pinturas 

Negras del segundo. Llegarán allí mediante un conjunto de reflexiones teóricas que los 

llevarían a sucesivas negaciones de su ascendiente pictórico hasta arribar a la que 

consideraron su ultimidad visual: pintar de negro. Tal vía negativa amasa el influjo del 

pensamiento y escritos de autores místicos de corte apofático de diferentes tiempos y 

geografías. Así, el propósito de esta investigación es transitar y articular las influencias 

místico-religiosas apofáticas con sus reflexiones propias y consecuencias pictóricas finales, 

entendiendo que su trayecto reflexivo y pictórico consistiría en anular la representación en 

sí, camino único de alcanzar lo absoluto.

Palabras clave: Negro; Apofático; Místico; Negación.

Recibido: 25-06-2023
Aceptado: 20-08-2023  

1. Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 

Celebrado los días 17 al 20 de agosto del 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=2413FMshybU

2. Sociólogo (UNELLEZ). ORCID: https://orcid.org/0009-0007-7235-9396  

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |89

2 Brandon Chacón

Investigador Independiente, Venezuela

brandonrchp@gmail.com

Ad Reinhardt / Pinturas negras / 1953-1967 / fuente:noshowmuseum.com

Pintar de negro, alcanzar lo absoluto. La procesión 
1apofática de Kazimir Malevich y Ad Reinhardt



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |90

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

Painting in black, reaching the absolute

The Apophatic Procession of Kazimir Malevich and Ad Reinhardt

Abstract: The conceptual peak of the artistic development of Kazimir Malevich (1879-1935) 

and Ad Reinhardt (1913-1967) was embodied in the Black Square of the former and in the 

series of Black Paintings of the latter. They would arrive there through a series of theoretical 

reflections that would lead them to successive negations of their pictorial ascendant until 

they arrived at what they considered their visual ultimacy: painting in black. Such a negative 

way amasses the influence of the thought and writings of mystical authors of apophatic cut 

from different times and geographies. Thus, the purpose of this research is to transit and 

articulate the mystic-religious apophatic influences with their own reflections and final 

pictorial consequences, understanding that his reflective and pictorial journey would consist 

of annulling representation itself, the only way to reach the absolute.

Keywords: Black; Apophatic; Mystic; Negation.

Breve incursión por los antecedentes pictóricos de Malévich y Reinhardt

Previo a exponer la relación de los dos pintores con sus influencias místicas, es 

pertinente saber sus antecedentes estilísticos. De dónde vienen dará unos destellos de 

continuidad y mayor sentido a su proceso que si saltamos de una vez a su parcial abandono.

Empezando por Malévich, su primer impacto artístico lo recibió de los iconos de los 

pueblos en los que vivió en su niñez debido a la itinerancia laboral de su padre. Éstos…

[…] miraban desde las paredes. Cada casa tenía al menos un icono, a veces hasta 

seis o diez. Eran el arte y la religión de los campesinos.  Todos estaban pintados 

sobre tablas o lienzos caseros. El "icono de la zarza ardiente" mantenía el fuego 

alejado de la casa y la salud de los animales domésticos estaba en manos del "icono 

de San Jorge" (Souter, 2008, p. 19).

Cada pueblo tenía su propio estilo pictórico, el cual pasaba de generación en 

generación. Los pintores de iconos eran conocidos como bohmazy (en ucraniano, boh es 

Dios y mazy refiere a pintar sobre una superficie). La vida campestre de todas estas villas 

guardaba un encanto para Malévich, a diferencia del entorno fabril de las labores paternas. 

Sus primeros estudios formales serían en Kiev como alumno del pintor realista Mykola 

Pymonenko (1862-1912) de quien no recibiría tanta influencia como del impresionista 

Oleksander Murashko (1815-1919). Más tarde, se muda a Moscú a estudiar bajo la 

dirección del también impresionista Fedor Rerberg (1865-1938) de 1905 a 1910. En todo 

este tiempo, Kazimir no dejará de ahondar en el estudio de los iconos. De 1909 a 1913 

empezará a elaborar sus propias síntesis componiendo obras de carácter figurativo 

“basado en la solidez de los mejores lienzos de Cézanne, el simbolismo de Gauguin y la 

fluidez del trazo de Matisse”. (Ibíd., p. 77). De este último tomará sus intereses fovistas. 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |91

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

Será en un viaje en 1912 de Moscú a San Petersburgo donde conocerá a 

un grupo de artistas (Mikhail Matiushin, Alexei Kruchenykh, Velimir Khlebnikov) 

imbuidos de futurismo que lo introducirán, entre otros, a la teosofía de 

Blavatsky y a los escritos de Ouspensky. Aquí comenzaría su viaje hacia el 

cubo-futurismo y a ir tensando la abstracción hasta sus límites. Tal vez sea El 

afilador de cuchillos (1913) la obra más emblemática y pionera de este lapso. 

Malévich dejaría atrás su ascendente cubista y futurista al fundar el 

suprematismo, pues si bien el cubismo y el futurismo son corrientes que ya no 

copian la naturaleza y los objetos tal como son percibidos, aún sigue 

tomándolos como punto de partida. Mientras el cubismo quiebra el objeto para 

exponer sus múltiples perspectivas en el plano, logrando una tensión estática 

disonante de las formas respecto a su original, el futurismo dinamiza el objeto 

urbano, formándolo de energía y movimiento. Aquí la “la deformidad es el 

resultado de la lucha interna de la intuición dentro de la forma real” (Malévich, 

citado en Andersen (ed.), 1968, p. 37). Así, la deformación/desvanecimiento de 

la forma real “no sobrepasa los límites de la nada” (Ibíd.).

Por su parte, Reinhardt comienza con unas pinturas que usa técnicas 

formales del cubismo, siendo sus collages y otras obras ya bastante 

abstractos. Pasa por una rápida etapa donde mezcla el expresionismo con un 

espíritu surrealista, para luego acercarse al expresionismo abstracto 

prevaleciente en su entorno experimentando con “campos de color” 

característicos de este movimiento (véase Mark Rothko, Barnet Newman, 

Clyfford Still, entre otros), que luego combina con un variado juego pictórico de 

figuras geométricas, especialmente rectángulos. Posteriormente simplifica 

sus composiciones geométricas, les da mayor definición y empieza a 

experimentar con las tonalidades de un mismo color (véase la “Serie Azul” y la 

“Serie Roja”). Más tarde se separa de los cánones del expresionismo 

estadounidense dado que:

[…]  renunció a las asociaciones extraestéticas en favor de un enfoque 

purista. Reinhardt vacía sus pinturas de gestos deliberadamente, es 

decir, de los signos del proceso creativo del artista, de su presencia activa 

y su temperamento: también de deshizo de diseños que evoquen 

relación, de formas dinámicas y orgánicas […] y de los colores vivos y 

variados. Después de 1954, intentó sustraer todo color y línea usando 

escalas de grises, haciéndolos incoloros e indistinguibles. A medida que 

los tonos se acercaban, las líneas que los separaban se disolvían, 

volviendo tales divisiones casi imperceptibles. Tanto el dibujo como el 

color tendían a la invisibilidad, haciendo que el espectador se esfuerce 

para distinguirlas, pues lo que se mantiene perceptible a primera vista es 

un campo oscuro homogéneo. (Sandler, 1970, p. 230)

Ad Reinhardt
New York, 1913-1967

Kazimir Malévich
Ucrania,1879- Rusia,1935



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |92

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

A diferencia de Malévich, quien volvería a hacer pinturas no 

suprematistas luego de los emblemáticos Cuadrado Negro y el Blanco sobre 

Blanco (1918), Reinhardt morirá en medio de la indefinida elaboración de sus 

Pinturas Negras, a las cuales se dedicó de 1953 hasta su muerte en 1967, 

convencido de que la pintura moderna en general iba encaminada a una 

progresión negativa bajo una serie de sustracciones.  

Vía de Malévich

Como se mencionó previamente, es en un viaje en 1912 a San 

Petersburgo donde Malévich se encuentra con un ambiente artístico alentado 

por corrientes místico-negativas:

La vanguardia rusa presenta el discurso apofático tanto en su sentido 

filosófico/teológico como en su poética de lo sagrado, cuando, al negar 

los cánones clásicos y llegar más allá del tiempo y el espacio, marcó el 

intento de "ver lo invisible" en las fórmulas del Vacío y la Nada de la 

geometría sagrada y el simbolismo de la teología mística (Sakhno, 

2021, p. 4).

En Malévich, especialmente vía el pintor y compositor Mijaíl Matiushin, 

se produce un obcecamiento con la aproximación teosófica de Piotr 

Ouspensky (prosélito de la fundadora de la Sociedad Teosófica Helena 

Blavatsky) y su comprensión de la cuarta dimensión, originalmente teorizada 

por Charles Howard Hinton. Si bien había ciertas diferencias en la 

interpretación de la cuarta dimensión, había un núcleo unánime de que ésta era 

un espacio supra-sensorial infinito que invertía la concepción de lo que era real 

e irreal y lo que era lógico e ilógico (de allí derivaría también la teoría 

“transracionalista” de Kruchenykh y Khlebnikov, caracterizado por la noción de 

zaum) respecto a nuestra espacialidad tridimensional, la cual era considerada 

ilusoria, o al menos parcial.

Dice Ouspensky en su Tertium Organum que nuestra tridimensionalidad 

“no tiene y nunca ha tenido existencia real alguna, que fue una creación de 

nuestra fantasía, un fantasma, un espectro, un engaño, una ilusión óptica, lo 

que usted guste, pero no una realidad” (Ouspensky, citado en Sarriugarte, 

2014, p. 411) al menos en sentido de realidad única, ya que en el mismo Tertium 

afirma que “la materia es una sección de algo; un imaginario y no existente algo. 

Pero eso, de lo que la materia es una sección, existe. Este es el mundo 

cuatridimensional real” (Ouspensky, citado en Henderson, 2018, pp. 66-67).

Con esta negación de la objetividad del mundo traspasada a una cuarta 

dimensión imperceptible e ilimitada, Malévich la deduce como una nada dotada



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |93

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

de impulsos creadores que es a su vez el ser verdadero (idea de resonancia 

budista), a la cual sólo el alma del artista preminente tendría el sentimiento 

(“bajo el Suprematismo entiendo la supremacía de la emoción pura en el arte 

creativo […] porque el permanente y verdadero valor de la obra de arte […] 

reside solamente en el sentimiento expresado”, dice Malévich), la intuición, la 

clarividencia y el don de alcanzar la conciencia de la cuarta dimensión para 

acceder a ella y revelarla, tal como creía su círculo vanguardista y como le fue 
3transmitido por Ouspensky.

En concordancia, Malévich viene a decirnos que “como el humo, las 

cosas han desaparecido; para ganar la nueva cultura artística, el arte se 

aproxima a la creación como un fin en sí mismo y como dominación sobre las 

formas de la naturaleza” (Malévich, citado en Andersen (ed.), 1968, p. 19). 

Para él, el artista es un verdadero creador al deshacerse de la naturaleza, y 

esto es posible cuando:

[…] liberamos todo nuestro arte de la materia vulgar y enseñamos 

nuestra consciencia a ver todo en la naturaleza no como formas y 

objetos reales, sino como masas materiales desde las que las formas 

han de ser hechas, las cuales no tienen nada en común con la 

naturaleza. (Ibíd., p. 25)

3. Para ampliar este punto de la excepcionalidad del artista y su concepción como una suerte 

de superhombre transvalorador de los cánones artísticos vía suprematismo, véase Gill, Ch. 

(2014). An urge to take off from the earth”: how Malévich embodies the role of 'shamanic artist' 

in his early career. North Street Review, 17, 53-62.

Crear desde la nada (la no-objetividad, le asignaría Malévich) mediante 

la intuición pura, emocional, es el propósito del suprematismo. Sólo la creación 

artística impulsada por el sentimiento puro puede invocar el en sí misma de 

ésta, sus “valores absolutos”. Malévich lo enfatiza al ratificar que “no puede ser 

recalcado tan a menudo que los absolutos y verdaderos valores emergen sólo 

de la creación artística subconsciente o superconsciente” (Malévich, 1957, 

p.100).

Si “todo lo que llamamos naturaleza, en el último análisis, es producto 

de la imaginación” (Ibíd., p. 20) y a la vez se le considera a la cuarta dimensión 
4lo absoluto verdadero pero incognoscible  a la que el humano no puede 

acceder tal vez con excepción de algunos artistas que tengan la capacidad 

4. Escribe Ouspensky que espiritistas, ocultistas y teósofos usan varios sinónimos para 
referirse a la cuarta dimensión “como una especie de definición general de los fenómenos del 
mundo extra-físico […] pero no explican lo que significa, y por lo que dicen solo puede 
entenderse que la principal propiedad que atribuyen a la cuarta dimensión es la de la 
'incognoscibilidad'” (Ouspensky, citado en Sarriugarte, 2014, p. 412).

Kazimir Malévich
Cruz negra

1915, óleo sobre tela
79 x 79 cm



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |94

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

perceptiva y espiritual para hacerlo… ¿cómo poder representar esta 

discordancia? ¿si niego la realidad de la naturaleza y la traspaso a algo que no 

puedo conocer –la no-objetividad–, cómo al menos ilustrarla?

“Sentí únicamente la noche dentro de mí y fue entonces que concebí al 

nuevo arte, la cual llamé Suprematismo” (Ibíd., p. 8).

En el año 1913, en mi desesperado intento de liberar el arte del lastre de 

la objetividad, me refugié en la forma cuadrada y exhibí una pintura que 

consistía en nada más que un cuadrado negro sobre un fondo blanco […] 

No fue un 'cuadrado vacío' el que exhibí, sino más bien la sensación de 

no-objetividad (Ibíd., p. 68).

5. A su manera, Carl Sagan da una explicación didáctica de tales percepciones dimensionales 

en https://www.youtube.com/watch?v=866a_tf5zBo

6. Véase la concepción del Tetraktys en el pitagorismo.

Que Malévich haya optado por este modo de representación (que 

sintetizará en la formula “El cuadrado=sentimiento, el campo blanco=la nada 

más allá de este sentimiento”) no es espontáneo. Tanto Hinton como 

Ouspensky piensan la cuarta dimensión como formas geométricas planas, 

libres de gravedad y libres en su movimiento que atravesaban un espacio 

bidimensional. Esto era una analogía imaginaria que implicaba que, si un ente 

tridimensional llegara a aparecer en el mundo bidimensional, un ser de este 

mundo sólo podría percibirlo de manera plana y no en su totalidad, puesto que 

su capacidad no alcanzaría la aprehensión de una dimensión superior. Así 

mismo sería si un ser tridimensional llegara a captar un ente cuatridimensional, 
5

lo “veríamos” parcialmente,  como un signo, ya que nuestro espacio no nos 

deja ver más allá de estas tres dimensiones “ilusorias”.

Ahora bien, quien provee a Malévich las maneras de ilustrar estos 

pensamientos es el arquitecto estadounidense Claude Bragdon, quien, 

cuando traduce el Tertium con Nicholas Bessaraboff, da cuenta de la 

impresionante similitud de sus ideas. No obstante, aquel es un libro puramente 

filosófico. Es Bragdon quien, a su vez influenciado por Blavatsky, le da está 

resolución pictórica. En su obra A Primer for Higher Space (The Fourth 

Dimension), Bragdon la cita: “El mundo fenoménico recibe su culminación y 

reflejo del todo en el hombre. Por lo tanto, él es el cuadrado místico –en este 
6aspecto metafísico–, el Tetraktys;  y se convierte en un cubo en el plano 

creativo” (Bragdon, 1913, p. 59).

En dicho texto, Bragdon emplea al cuadrado como representación del 

hombre y su mundo fenoménico que mora en el cubo como el todo divino 

Kazimir Malévich
Cuadrado negro sobre

cuadrado blanco
1915, óleo sobre tela

79,5 x 79,5 cm



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |95

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

El cuadrado como figura asociada a lo místico llevaba siglos utilizándose. 

Conocido en la antigua China, la India y el mundo islámico, el cuadrado 

mágico es a la vez un procedimiento matemático de la imaginación 

arquitectónica y una proyección geomántica de lo divino. En la Edad 

media y el Renacimiento se relacionó con la geomancia. Este cuadrado 

mágico representó históricamente la figura andrógina, y fue usado para 

relacionar el cuerpo con el cosmos y el ambiente cósmico con el 

construido (Briones, 2018, p. 6).

arquetípico, haciendo la misma operación analógica con la tercera y cuarta 

dimensión. Tal misticismo cuadriculado ha sido patrimonio allende la teosofía:

7. Para nada es un detalle menor que en “La última exhibición futurista 0–10” (diciembre de 

1915 a enero de 1916, Petrogrado) donde Malévich expone por primera vez el Cuadrado 

Negro, lo haya puesto en la esquina superior del lugar, sitio tradicionalmente reservado para 

los iconos rusos en los hogares (la así llamada “esquina roja”). Para una ilustración de esta 

tradición véase “El hombre enfermo” del pintor Vassily Maximov.

Así elabora Malévich el Cuadrado Negro en 1915, arquetipo del 

Suprematismo. Ahora, es preciso retomar que su círculo vanguardista estaba 

en una onda de discursos apofáticos. Además, él nunca dejó de interesarse por 
7los iconos rusos que habitaban las casas rurales de sus edades tempranas.  

De allí corre paralelo un pensamiento acerca de la divinidad con notables 

afinidades con Plotino y Dionisio el Areopagita que en buen grado asimila a 

propiedades de la cuarta dimensión. Su concepción de Dios sigue la misma 

metodología negativa que pretende, infructuosamente, alcanzar Su sentido 

mediante negaciones.

Dios no puede tener sentido para el humano, ya que al alcanzarlo como 

sentido último el humano no alcanza a Dios, puesto que para él hay un 

límite en Dios, o, para ser más preciso, antes de Dios está el límite de 

todos los sentidos. Más allá del límite está Dios en quien no hay sentido. 

Así, en última instancia, todos los sentidos humanos dirigidos a significar 

Dios estarán coronados por la carencia de sentido. Por consiguiente, 

Dios es el no-sentido más que alguno. Su no-sentido bebe ser visto como 

no-objetivo en el absoluto límite final. Alcanzar la ultimidad es llegar a lo 

no-objetivo. (Malévich, citado en Andersen (ed.), 1968, p. 204), (Énfasis 

añadido).

Es claro que, en tanto el Suprematismo es la operación artística de traer 

figuras primarias (geométricas) para representar la sensación de la no-

objetividad que a su vez es la verdadera realidad que “no puede ser concebida



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |96

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

ni comprendida […] y al mismo tiempo esa nada eterna existe” (Ibíd., p. 195)”; 

éste termina siendo la simultaneidad análoga del pensamiento de Malévich 

acerca de lo divino:

En este sentido, empatizamos con Irina Sakhno cuando dice que “Dios 

aparece en la forma del Cuadrado Negro” (óp. cit., p. 5) y que “el mundo 

religioso, de acuerdo a Malévich, es el mundo del Absoluto incognoscible 

donde la unión con Dios es sólo posible mediante la negación de la materia y la 

objetividad” (Ibíd., p.9).

El así llamado “dogma” de arte-como-arte de Reinhardt es un continuo 

de negaciones, una sucesión sustracciones fundamentales a la práctica 
8

artística que fue adquiriendo mediante apropiaciones intelectuales  de 

raigambre apofático. Sencillamente, en diversos escritos, Reinhardt va 

despojando la realización pictórica de todas las cualidades posibles.  

En There is just one painting. Art-as-Art Dogma, Part XIII, escribe:

Mi pensamiento ha llegado a Dios, como reposo o no-existencia, al lugar 

donde ya no hay ninguna forma de perfección. ¿Cuál es el objetivo de 

todas las formas de perfección? La perfección contiene el límite de la 

aproximación a la nada como reposo inactivo. Así es que Dios debe ser 

(Ibíd., p. 215). 

Vía de Reinhardt

8. A diferencia de Malévich, cuyas principales inspiraciones fueron más locales y próximas a su 

entorno (iconos rusos, Blavatsky, Ouspensky y a través de ellos Pseudo-Dionisio, budismo, 

Eckhart…), Reinhardt fue un estudiante y profesor de arte neoyorquino que viajaba a los 

lugares que tenían para él un interés artístico. Su acercamiento a sus influencias es más 

intelectual y contemplativo que el de Malévich, más “a distancia”.

Sólo hay una dirección, una medida, una ausencia de medida, una forma, 

una ausencia de forma, una formula, una ausencia de fórmula, una 

formulación. Sólo hay una imagen, una ausencia de imagen, un plano, 

una profundidad, una planitud, un color, una ausencia de color, una luz, un 

espacio, un tiempo, una ausencia de tiempo (Lippard, 1981, p. 186) 

El único objetivo de los 50 años del arte abstracto es presentar al arte-

como-arte y como nada más, para convertirlo en lo único que es, 

separándole y definiéndole más y más, haciéndolo más puro y vacío, más 

absoluto y exclusivo –no-objetivo, no-representacional, no-figurativo, sin-

imagen, no-expresionista, no-subjetivo. La única manera de decir que es 

el arte abstracto o el arte-como-arte, es decir lo que no es (Harrison, 

Wood (eds.), 1992, p.806).

En Art-as-Art:

Ad Reinhardt 
Sin título para X + X 

1964, impresión en papel
61 x 50.8 cm



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |97

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

[…]
La historia de la pintura progresa desde el lienzo de una variedad de ideas 

con una variedad de temas y objetos, a una idea con una variedad de 

temas y objetos, a un tema con una variedad de objetos, a un objeto con 

una variedad de temas, luego de un objeto con un tema a un objeto sin 

ningún tema a un tema sin ningún objeto, luego a la idea de ningún objeto 

y ningún tema y ninguna variedad en absoluto (Ibíd., p. 808)
[…]
Sin líneas o imaginaciones, sin formas, composiciones o 

representaciones, sin visiones, sensaciones o impulsos, sin símbolos o 

signos o empastes, sin decoraciones o colorantes o imágenes, sin 

placeres ni dolores, sin accidentes o ready-mades, sin cosas, sin ideas, 

sin relaciones, sin atributos, sin cualidades (Ibíd., p. 809).  

Así mismo, en sus Doce reglas para una nueva academia (Lippard, óp. 

cit., pp. 140-141), define la sustracción de algunas cualidades ya mencionadas 

arriba y agrega otras nombradas a continuación… nada de: texturas, 
9

pinceladas o caligrafía, esbozos o dibujos, diseños, espacios, movimiento.

Al menos para alguien enterado de los fundamentos, ya se pueden 

percibir las afinidades con el Budismo Zen, el cual es una amalgama entre el 

taoísmo chino y el budismo mahayana indio. En el Tao Te Ching, Lao-Tsé nos 

dice que “El Tao que puede expresarse/no es el Tao permanente / El nombre 

que puede nombrarse/no es el nombre permanente” (Preciado Idoeta (ed.), 

2006, p. 383), también “el gran cuadrado no tiene ángulos/la gran vasija tarda 

mucho en hacerse/el gran sonido raramente se oye / la gran imagen no tiene 

forma / el Tao, en su inmensidad, no se puede describir” (Ibíd., p. 423).

Cuando Reinhardt insiste en que sólo hay una manera de consumar el 

hecho pictórico nos remite al Dios/Uno que el hinduismo comparte a grandes 

rasgos con otras expresiones apofáticas y con el neoplatonismo, pues:

9. Importante acotar que tanto para Malévich como para Reinhardt toda esta nadería, negación 
y vacuidad no conserva un sentido nihilista. Para ellos, como para el budismo y el taoísmo, 
toda está nada tiene un impulso continuo creador infinito, una tabla rasa desde la cual empezar 
de cero, así como indica el arjé del hinduismo: El Brahmán (de la raíz brih, “crecer”) ese 
principio universal de espontaneidad creadora. 

[…] lo Uno se convierte en Muchos, y el único Actor desempeña 
innumerables papeles. Al final vuelve a ser el mismo sólo para 
recomenzar el juego una vez más: el Uno muere convirtiéndose en 
Muchos, y los muchos mueren convirtiéndose en Uno (Watts, 1981, p. 53).

De nuevo vemos que lo que es, similar al ens realissimum, es lo uno no-

caracterizable, indescriptible. Por eso Reinhardt nos pide una y otra vez des-

hacernos de todo, en una de sus clases dice que “si quieres quedarte sin nada,

Ad Reinhardt
Pintura abstracta

1957, óleo sobre tela
274.3 x 101.5 cm



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |98

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

no puedes tener nada con qué empezar. Sólo puedes hacer algo retirando 

cosas” (Lippard, óp. cit., p. 168). 

Para acabar con las afinidades conceptuales y seguir con la contribución 

específicamente pictórica de Asia (podríamos cruzar negaciones por muchas 

páginas más), bastaría ahora con exponer respectivamente, un fragmento del 

capítulo XIV del Tao Te Ching y otro del Sutra del Corazón:

Lo miras y no lo ves,
su nombre es lo Invisible.
Lo escuchas y no lo oyes,
su nombre es lo Inaudible.
Lo tientas y no lo tocas,
su nombre es lo Intangible.
Los tres no se pueden concebir,
y así se confunden y hacen uno.

(Preciado Idoeta (ed.), óp. cit., p. 333)

Aquí en esta vaciedad no 
hay forma, ni percepción, 
ni nombre, ni concepto, ni 
conocimiento. Ningún ojo, 
oído, nariz, lengua, cuerpo 
o mente. Ninguna forma, 
sonido, olor, sabor, tacto u 
objetos.

(citado en Smith, 1990, p.33)

10. Pintó un total de 25 cuadros y se dedicaría exclusivamente a ellos a partir de 1957.

11. Para más señas, véase su cómic "A Portend of the Artist as a Yhung Mandala”.

10Ahora bien, las Pinturas Negras,  cuyas medidas son de 5x5 pies 

(152.4 centímetros), están compuestas de tonos de negro mate apenas 

perceptibles que matizan el lienzo en un orden de celdas de 3x3, o bien, 9 

cuadriculas, generando la sensación perceptiva de una cruz. Tales tonos 

Reinhardt los lograba agregándole trementina al negro y agitando el recipiente 

para diluirlo (pasado un tiempo, la parte densa quedaba abajo y la parte ligera y 

aceitosa quedaba arriba, que era con la que pintaba) y lograr las diferentes 

tonalidades. Así iba trabajando sobre cada cuadricula a la luz natural hasta 

conseguir el matiz deseado. Aunque el método de preparación sea 

ligeramente distinto, éste es el mismo resultado del modo oriental al frotar 

barras de colores de tinta china en un recipiente con superficie plana para 

friccionar y cóncava para reposar la tinta, la cual se diluye en la cantidad de 

agua o trementina requerida para producir distintos tonos, brillos y densidades 

de negro u otro color.

Respecto a la forma cruciforme, Reinhardt tenía en sus notas 

personales una variedad de palabras inconexas que hacían referencia a ella 

(Smith, óp. cit., p. 35-36), en las que no se consigue asociación con algún 

sentido cristiano. Usualmente se toma como principal influencia conceptual de 
11tal composición los mándalas,  los yantras, y los espejos TLV de la Dinastía



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                   |99

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

Han. No menos importante, otro elemento que impactó la praxis artística de 

Reinhardt fue la pintura paisajista china cuyo...

[…] secreto consiste en saber equilibrar la forma con el vacío y, sobre 

todo, en saber cuándo uno ha 'dicho' bastante. En efecto, el Zen no echa 

a perder la impresión estética ni el sacudón de satori mediante añadidos, 

explicaciones, reflexiones y comentarios adicionales. Además, la figura 

tan íntegramente relacionada a su espacio vacío da la sensación de un 

'maravilloso Vacío desde el cual el suceso brota repentinamente' (Watts, 

óp. cit., 213)

Acostumbrado a la adjetivación precisa, de ellas escribiría que son 

“completas, autosuficientes, absolutas, racionales, perfectas, serenas, 

silenciosas, monumentales y universales… Algunas no tienen forma, luz, 

espacio ni tiempo, una 'nada equilibrada' sin explicaciones, ni significados, sin 

nada que señalar o precisar". (Flam, s/f). Además, aprendería de la pintura zen 

la ligereza del trazo (al punto de que en las Pinturas Negras el trazo es 

imperceptible) y la parsimonia de la hechura (Reinhardt esperaría semanas 

para volver a pasar otra pincelada en un cuadro en la búsqueda de su 

pretendida articulación tonal). Por otra parte, reafirmaría la figura cuadrada, 

pues de inspiración china nace su declaración de que “el infinito es un 

cuadrado sin ángulos” (Ibíd.).

En síntesis, tanto para uno como para el otro (así como para Malévich), 

la idea es generar una sensación intuitiva directa, la cual sólo se alcanza con el 

minimalismo de formas totales y elementales como último límite 

representativo. De allí que en la noción de hsiang se entienda que “cuanto más 

abstractas y des-particularizadas son las formas pictóricas, más se aproximan 

a la forma verdadera”. El satori, la activación de sentimientos numinosos no se 

logra con una miríada recargada de recursos y técnicas pictóricas, sino con el 

minimalismo que la negación sugiere. 

Volvemos así a la intuición apofática de que la ultimidad absoluta es una 

llegada imposible e inacabada a la que, para poder acercársele, hay que 

desprenderse de todo. De allí otro continuum simpático cuando en el Chieh 
12

Tzu Yuan  se lee que “donde la pintura ha alcanzado la divinidad hay un fin de 

la materia” y Reinhardt declara que “el fin siempre es el principio. El drama es 

intentar alcanzar instantáneamente el fin al que no se puede llegar” (Lippard, 

óp. cit., p. 180). Además, las pinturas, también llamadas las Ultimate Paintings, 

 12. Manual de pintura publicado en China en 1679.

Ad Reinhardt
o Última pintura n 19

1953-60, óleo sobre lienzo
109 x 109 cm



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                 |100

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

se pueden considerar una analogía representacional de la noción budista de 
13sunyata.

Para hablar de las Pinturas Negras en tanto experiencia numinosa 

acudiremos a la siguiente anécdota: Thomas Merton, el monje trapense, era 
14

íntimo amigo de Reinhardt.  En julio de 1956, Merton le pide un cuadro para 

contemplar y meditar en su ermita de la Abadía de Nuestra Señora de 

Getsemaní en Lexington, Kentucky; en 1957 retoma la petición y Ad finalmente 

se la envía. Consiste en un lienzo pequeño hecho con su típica técnica de 

negros superpuestos donde se aprecia dos rectángulos en la parte superior e 

inferior central separados por una banda horizontal que atraviesa el cuadro por 

el centro, formando el aspecto cruciforme. Así expresaría el monje sus 

primeras impresiones:

13. “Vacuidad que constituye la realidad última; sunyata no se ve como una negación de la 
existencia, sino más bien como la indiferenciación de la que surgen todas las entidades, 
distinciones y dualidades aparentes”. (Encyclopedia Britannica)

14. Se conjetura que Merton fue en gran parte o totalmente responsable del contacto de 
Reinhardt con el Budismo Zen y el misticismo cristiano.

Cruz casi invisible sobre fondo negro. Como si estuviera inmersa en la 

oscuridad e intentara salir de ella […] tienes que esforzar la mirada para 

ver la cruz. Uno debe apartarse de todo lo demás y concentrarse en la 

imagen como si se mirara la noche a través de una ventana […] Una 

"imagen" sin rasgos que acostumbre la mente de inmediato a la noche de 

la oración y que ayude a dejar de lado imágenes triviales e inútiles que se 

cuelan en la oración y la estropean (citado en Reed, 2015, p. 227).

Más, tarde, Merton le dirá a su amigo que su regalo es “de lo más 

religioso, devoto y latréutico” (Ibíd.). Pocos para describir las evocaciones 

místicas de las pinturas de Reinhardt como el monje trapense.

Consideraciones finales

En este texto nos hemos enfocando en las influencias apofáticos que 

incidieron en la práctica pictórica de los dos artistas, es decir, si bien recibieron 

influjo de otros autores místicos (por ejemplo, Jacob Boehme y Pseudo-

Dionisio Areopagita respecto a Malévich y Meister Eckhart y San Juan de la 

Cruz para Reinhardt), de éstos se apropiarían de manera conceptual. Además, 

no es el propósito hacer una mera prolongación de citas afines.

Prácticamente todos los autores consultados afirman que Reinhardt 

siempre hizo silencio o negó la explicita influencia mística en sus pinturas e 

incluso negó su interés por tópicos religiosos. No obstante, en una entrevista 

tres años antes de su muerte, algo de esa actitud cede:



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                 |101

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

Sé que puedo sonar religioso, tener una especie de fe en el arte o lo que 

sea que eso sea […] pero en el minuto en que empiezas a hacerlo de 

manera positiva suena terrible […] siempre he hablado negativamente de 

todos modos. Eso también suena religioso, el tipo negativo de enfoque 

teológico, donde nunca, especialmente en el ámbito hebreo e islámico, 

se precisaría a Dios; o en el minuto en que Le haces una cosa, no es Él o 

no es, o es una vulgarización (Phillips, 1964, p.17)

Por su parte, Malévich más bien exacerbaría la dimensión mística de su 

pensamiento, por lo que no queda ninguna duda respecto a tal ascendiente. 

Ambos estaban convencidos de haber alcanzado el extremo fin lógico de la 

forma y el arte abstracto en general. John Golding, respecto a Malévich, afirma 

que “el Cuadrado Negro era el lienzo más reductivista y de menos recursos 

formales que había sido producido hasta entonces” (Golding, 2004, p.60). 

Reinhardt, respecto a una de las exposiciones de sus pinturas escribe que 

“estas exposiciones han sido consideradas las exposiciones de pintura más 

'extremas' jamás mostradas […] la pintura abstracta 'más abstracta' de nuestro 

tiempo” (citando en Smith, óp. cit., p. 40). Al menos curioso también es que, con 
15

un lenguaje de clara reminiscencia malévichtiana,  concebía sus Pinturas 

Negras como "iconos sin iconografía, imagen, símbolo, signo del arte" (citado 

en Corris, 2008, p. 165).

Visto lo visto, ahora podemos comprender que esta suerte de procesión 

negativa es el análogo visual del proceso apofático literario. Veamos.

El discurso apofático, muy esquemáticamente, opera así: caracterizar o 

adjetivar con rasgos sumamente abstractos y elementales al ente absoluto e 

incognoscible que generalmente se asocia a Dios, a lo divino; para luego dar 

cuenta que todo rasgo, referencia o significante pertenece a este mundo y que 

nada puede nombrar a cabalidad al absoluto trascendente que sin embargo 

contiene, arropa y está en el todo inmanente.

Cuando Lao-Tsé dice que “El Tao que puede expresarse no es el Tao 
16permanente”  o Meister Eckhart escribe que “cuando alguien conoce algo en 

Dios y le pone un nombre, esto no es Dios. Dios se halla por encima de [los] 

nombres y de [la] naturaleza” (Eckhart, 2013, p. 661), lo que hacen es afirmar 

para negar la afirmación y así sucesivamente dada su total incognoscibilidad. 

Es como si yo, en una conversación conmigo mismo, digo “Dios es amor”, pero

15. Aunque se pueda intuir con cierta obviedad, creo pertinente explicitar que Malévich fue una 
de las influencias directamente pictóricas de Reinhardt.

16. Aquí da luz de otra de las tantas paradojas del discurso apofático el de inmutabilidad-
mutabilidad

Ad Reinhardt
Pintura abstracta

1966, gouache / papel
22,6 x 11,7 cm



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                 |102

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

al darme cuenta de su absoluta trascendencia, incognoscibilidad y totalidad 

(Dios no puede ser sólo amor, no puede tener sólo un rasgo particular) doy 

cuenta que “Dios no es amor” y así sucesivamente. En tal plano lógico-

discursivo esta dialéctica es insoluble, por lo que el lenguaje (medio ontológico 

del sentido) colapsa, se rompe, y por lo que al final de toda la progresión (que 

es en lo que toda esta mística culmina) lo que queda es el silencio, la 

“oscuridad”, el “desierto”.

Análogamente, llevándolo a la representación visual, se comprende 

que ninguna composición pictórica logra captar a lo divino último, por lo que el 

estiramiento máximo de esta lógica es recurrir a las formas más abstractas y 

puras posibles (generalmente asociado con lo geométrico) ya que la forma en 

sí, análogo al lenguaje en sí, vendría siendo el medio ontológico de la 

percepción, por lo que Malévich y Reinhardt no pueden deshacerse de ella por 

más que lo pretendan, ya que no es posible.

En esta coincidentia oppositorum de querer negar la forma 

prescindiendo de ella, pero a la vez acudirle necesariamente para representar 

lo absoluto trascendente e incognoscible, tal lógica dialéctica colapsa, y en su 

desfallecimiento, como especie de última puesta, se deja como un cuadro de 

color negro. Así se “alcanza” lo absoluto. 

Andersen, T. (ed.). (1968). K.S. Malevich. Essays on Art 1915-1928 Vol. I. 

Ringkøbing: Borgen.

Bragdon, C. (1913). A primer of Higher Space. Rochester: Manas Press.

Briones Álvarez, T. (2018). Claude Bragdon: el arquitecto de la cuarta 

dimensión. Trabajo Fin de Grado, E.T.S. Arquitectura (UPM). Archivo 

Digital de la Universidad Politécnica de Madrid.

Corris, M. (2008). Ad Reinhardt. London: Reaktion Books

Eckhart, M. (2013). Tratados y sermones. Buenos Aires: Las cuarenta.

Flam, J. (s/f). Ad Reinhardt's Black Paintings, the Void, and Chinese Painting. 

The Brooklyn Rail. https://brooklynrail.org/special/AD_REINHARDT/ad-and-

spirituality/ad-reinhardts-black-paintings-the-void-and-chinese-painting. 

Golding, J. (2004). Caminos a lo absoluto. Madrid: Turner. Fondo de Cultura 

Económica.

Referencias



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.89-103 2244-8667                 |103

Brandon Chacón / Pintar de negro, alcanzar lo absoluto 

Harrison Ch., Wood, P. (1992). Art in Theory 1900-1990. An Anthology of 

Changing Ideas. Oxford: Blackwell.

Henderson, L. (2018). "Malevich, the Fourth Dimension, and the Ether of 

Space One Hundred Years Later". In Celebrating Suprematism. 

Leiden, The Netherlands: Brill. doi: 

https://doi.org/10.1163/9789004384989_005.

Lippard, L. (1981). Ad Reinhardt. New York: Abrams.

Malévich, K. (1957). The Non-Objective World. The Manifesto of 

Suprematism. Chicago: Paul Theobald and Company.

Phillips, H. (1964). Oral history interview with Ad Reinhardt. Archives of 

American Art, Smithsonian Institution. 

http://www.aaa.si.edu/collections/interviews/oral-history-interview-ad-

reinhardt-12891.

Preciado Idoeta, I. (ed.). (2006). Tao Te Ching. Madrid: Trotta.

Reed, A. (2015). Ad Reinhardt's “Black” Paintings, Religion and the Arts, 

19(3), 214-229. doi: https://doi.org/10.1163/15685292-01903002. 

Sakhno, I. (2021). Kazimir Malevich's Negative Theology and Mystical 

Suprematism. Religions, 12(7), 542. https://doi.org/10.3390/rel12070542

Sandler, I. (1970). The Triumph of American Painting: A History of Abstract 

Expressionism. New York: Harper & Row

Sarriugarte Gómez, Í. (2014). P.D. Ouspenski y su influencia teórica en la 

obra suprematista de Kazimir Malévich. Laboratorio de Arte, (26), 

395-417. https://doi.org/10.12795/LA.2014.i26.20.

Smith, W. (1990). Ad Reinhardt's Oriental Aesthetic. Smithsonian Studies in 

American Art, 4(3-4), 23-45. 

https://doi.org/10.1086/smitstudamerart.4.3_4.3109014. 

Souter, G. (2008). Malevich. Journey to Infinity. New York: Parkstone Press.

Watts, A. (1981). El camino del Zen. San José: Arneo.

.



Resumen: Se parte de una revisión de términos que incluyen la androginia vista desde un 

esquema de aberración, como plantea Jean Libis, donde existe una correlación entre lo 

andrógino y lo teratológico para entender qué es lo transespecie como transgresión, transición 

de seres humanos que se identifican con otras especies, convirtiéndose en representaciones de 

alteridad y otredad. Abordando lo transespecie dentro del imaginario artístico, se revisan seis 

propuestas de arte corporal donde lo transespecie tiene marcada identificación con animales y 

con cyborgs y el trabajo de tres artistas: Crystal Morey, Patricia Piccinini y Kate Clark, quienes 

dentro de un lenguaje contemporáneo proponen hibrideces que subvierten la noción de 

andrógino referida a lo monstruoso. Lo anterior se conecta con la propuesta de Donna Haraway 

como marco teórico que busca desafiar la concepción binaria de género para una construcción 

de mundos simpoiética y andrógina en el que las diferentes especies y géneros se relacionen de 

manera simbiótica para abrir espacio a la diversidad y la fluidez en las identidades de género.

Palabras clave: Arte contemporáneo; Andrógino; Transespecie: Simpoiesis; Híbrido; Bicho; 

Monstruo.

1. Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 

Celebrado los días 17 al 19 de agosto del 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en: 

www.youtube.com/watch?v=IeCUyzGTCQY. 

2. Annie Vásquez (Ave). Artista plástica, Poeta y Diseñadora; Licenciada en Pedagogía Alternativa, Sub área 

Arqueología de la Universidad Politécnica Territorial de Mérida, Venezuela. Licenciada en Educación mención 

Artes plásticas. UNEARTE. Mérida, Venezuela. ORCID: https://orcird.org/0000-0002-4119-5874 

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |104

Recibido: 10-07-2023
Aceptado: 18-08-2023  

2 Annie Vásquez Ramírez
Fundación Jóvenes Artistas Urbanos, Venezuela 

Grupo de investigación Bordes, Venezuela 
avevilly@gmail.com

Kate Clark / Pray  / 2012 / piel de antílope, materiales mixtos / 36 x 33 x 17pulgadas

ARTE CONTEMPORÁNEO
1

y TRANSESPECIES
Hacia una configuración de

mundos simpoiética y andrógina



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |105

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

CONTEMPORARY ART AND TRANSSPECIES

Toward a sympoietic and androgynous configuration of worlds

Abstract: This article begins with a review of terms that include androgyny, viewed from a 

perspective of aberration, as proposed by Jean Libis. This article focuses on a correlation 

between androgyny and teratology, in order to understand transspecies as a transgression, 

a transition of human beings who identify with other species, becoming representations of 

alterity and otherness. Addressing transspecies within the artistic imagination, this article 

reviews six body art proposals where transspecies are strongly identified with animals and 

cyborgs, as well as the work of three artists: Crystal Morey, Patricia Piccinini, and Kate Clark. 

These artists, within a contemporary language, propose hybrids that subvert the notion of 

androgyny as referring to the monstrous. The above connects with Donna Haraway's 

proposal as a theoretical framework that seeks to challenge the binary conception of gender 

for a sympoietic and androgynous world-building in which different species and genders 

interact symbiotically, opening up space for diversity and fluidity in gender identities.

Keywords: Contemporary art; Androgynous; Transspecies: Sympoiesis; Hybrid; Bug; 

Monster.

Creatures kissing in the rain

Shapeless in the dark again

In the hanging garden change the past

In the hanging garden wearing furs and masks

The Cure. The Hanging Garden 

Una mañana, tras un sueño intranquilo, Gregorio Samsa se despertó 

convertido en un monstruoso insecto. Estaba echado de espaldas sobre un 

duro caparazón y, al alzar la cabeza, vio su vientre convexo y oscuro, surcado 

por curvadas callosidades, (…) numerosas  patas, penosamente delgadas en 

comparación al grosor normal de sus piernas, se agitaban sin concierto.

—¿Qué me ha ocurrido?

Gregorio miró hacia la ventana; estaba nublado, y sobre el cinc del alféizar 

repiqueteaban las gotas de lluvia, lo que le hizo sentir una gran melancolía.

Bueno —pensó—; 

¿y si siguiese durmiendo un rato y me olvidase de todas estas locuras?

Franz Kafka, La metamorfosis

El cuento La metamorfosis [1915] de Franz Kafka nos habla de un cambio, una transición de 

un ser humano a un animal. Al inicio dice que cuando amaneció, el protagonista de la 

historia estaba convertido en un “monstruoso” insecto; además de la palabra monstruoso, 

que refiere específicamente a la animalidad del insecto, al “bicho”, resaltamos dos frases; la 

primera relata que miró hacia la ventana, el cielo estaba nublado, empezó a llover y sintió 

melancolía, lo cual puede ser visto como ese deseo de volver a ser lo que era antes de la 

transformación física que ha sufrido, esa nostalgia de una naturaleza humana perdida; la



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |106

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

3. J. Libis acota que el término “hermafrodita” sustituirá al de “androginia” a pesar de que las 
etimologías son muy diferentes y serán vistos como sinónimos o como palabras 
intercambiables. Cada vocablo funde términos opuestos en una terminología híbrida que nos 
enfrenta a un escándalo ontológico ya que tejen deseos de una transgresión de lo que viene 
dado a priori como límite.

4. Discriminación, consideración o trato desfavorable injustificado hacia individuos de cierta 
especie, o especismo antropocéntrico, discriminación de los animales por el ser humano por 
considerarlos especies inferiores a él

segunda es cuando se pregunta qué pasaría si olvidase todas esas locuras e 

intentara adaptarse a su nueva vida, lo cual se puede relacionar además con la 

propuesta planteada por el Seminario Bordes para su XIV edición, que 

consiste en revisar y dialogar sobre el tema del andrógino, ya que quizá sería 

una locura no hacerlo en esta época y en estos contextos. 

Haciendo un arqueo de términos que se vinculan en este ensayo, con la 
3

androginia  empezamos revisando algunas nociones como: Andrógino, que 

etimológicamente viene del latín androgy̆nus, y del griego, anḗr, andrós “varón” 

y γυν  gynḗ “mujer”. El diccionario de la lengua española lo refiere como 

adjetivo, dicho de una persona de rasgos externos que no se corresponden 

definidamente con los propios de su “sexo”. 

Transespecies, es una palabra compuesta o un término híbrido entre 

trans y especie. Trans, prefijo latino que significa “del otro lado”, que atraviesa, 

que cruza, sobrepasa de un lugar a otro, tiene que ver con transformación. 

También lo trans es referido por el Glosario de la diversidad sexual (2016), de 

género y características sexuales como término paraguas utilizado para 

describir diferentes variantes de transgresión / transición / reafirmación de la 

identidad y/o expresiones de género. Especie del latín species, que en 

taxonomía se denomina a la unidad básica de clasificación biológica, donde 

una especie es un conjunto de organismos o poblaciones naturales capaces 

de entrecruzarse y producir descendencia fértil, aunque —en principio— no 

con miembros de poblaciones pertenecientes a otras especies. 

Transespecie entonces, involucra a hombres y mujeres que no se 

identifican como humanos, sino como una especie animal, sienten que están 

atrapados en cuerpos que no les pertenecen, convirtiéndose en 

representaciones de alteridad y otredad. También “el transespecismo engloba 

a todo aquel individuo que no se identifica como humano, sino con otra especie 

animal, real o mitológica, como lobos, dragones o incluso cyborgs” (Llamas, 

2019). Para esta investigación nos interesa ver lo transespecie dentro del 

imaginario artístico, haciendo una lectura de particularidades, singularidades 

de seres que representan una alteridad de otra especie; sin entender lo 
4

transespecie como especismo , cuya transformación puede ser vista como 

teatralización inserta en una realidad mediática, o quizá una moda.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |107

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

Para explicar estas acciones, haremos cual Gregorio Samsa un intento 

de adaptación a estas propuestas “fuera de lo normal” e inexplicables para 

muchos, ya que algunos de los artistas que se han dedicado a representar una 

alteridad con otra especie animal o cyborgs, como algunos de los aquí 

reseñados, han ignorado su radical transformación física y mental, 

emprendiendo una vida normal, haciendo que los que estén a su lado y en su 

contexto, llámese familia o sociedad, también hayan sufrido una 

transformación para aceptar a dichos seres que no se identifican como 

humanos.

En un acercamiento a estas nociones podremos entender lo que Jean 

Libis (2001) plantea sobre la teriantropía, que remite a cualquier 

transformación de un ser humano en otro animal, ya sea de manera completa o 

parcial, así como la transformación inversa en un contexto mitológico o 

espiritual, caso del licántropo que es un híbrido entre hombre y lobo. En los 

estudios culturales, mitológicos o antropológicos, el teriomorfismo nos refiere a 

un personaje que comparte rasgos humanos con rasgos de otros animales; 

ejemplo de ello son los dioses egipcios que, aunque tienen cuerpo humano, 

poseen cabeza de animal. 

Monstruo: Es lo que combina lo imposible y lo prohibido según el filósofo 

francés Michel Foucault, de igual manera el filósofo español Paul Beatriz 

Preciado nos dice que monstruo es aquel que vive en transición. 

El término simpoiesis de sún, "juntos" y poíēsis, "creación, producción" 

acuñado en 1998 por M. Beth Dempster. Nos habla de “hacer-con”. Para 

Donna Haraway (2019), bióloga, zoóloga y filósofa estadounidense, la 

simbiogénesis genera tipos novedosos de organización, no solo nuevos 

bichos. Abre la paleta y el paladar a un vivir colaborativo posible. 

Bicho: del latín bestius “animal”. Animal pequeño, especialmente un 

insecto. Despectivamente animal (ser orgánico). Bicho raro: Persona que se 

sale de lo común por su comportamiento. 

Otherkin u otrotipos: son una subcultura de personas que se identifican 

como parcial o totalmente no humanos. Los otherkin se reúnen principalmente 

en espacios en línea, discuten los orígenes y parámetros de esta identificación 

y tratan de dar sentido a sus extraordinarias experiencias.

En referencia a lo transespecie dentro del imaginario artístico, los 

artistas corporales serán descritos aquí como casos de androginia, los cuales 

en nuestro contexto pueden ser vistos como aberraciones dentro de la 

“normalidad”; así lo explica Jean Libis:



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |108

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

La androginia y la teratología no mantienen simples relaciones de 

causa a efecto o viceversa; simplemente son correlatos frecuentes de 

los estados primordiales, de manera que la androginia no se conjuga 

necesariamente con un esquema de perfección, sino que se articula 

sobre un esquema de aberración. (2001, p. 170)

El hombre gato, Dennis Avner (1958-2012), fue un informático 

estadounidense, se hizo varias modificaciones en su cuerpo debido a que fue 

criado en una comunidad de indígenas nativos norteamericanos, los cuales 

creían en los tótems y para él su tótem era un felino; se hizo tatuajes con 

patrones o manchas similares a las que encontramos en la piel de un tigre o un 

felino. Avner se cortó el labio superior para tener el labio hendido, se limó todos 

los dientes y las uñas, se amplió y puso puntiagudas las orejas, se aplanó la 

nariz, utilizó durante un tiempo lentes de contacto que semejaban los ojos de 

un gato, se realizó perforaciones en la parte del bigote y la barba donde 

colocaba bigotes sintéticos largos como los de los gatos; también se puso una 

cola robótica y su alimentación consistía en gatarina. 

El hombre loro, Ted Richards (1959), de nacionalidad británica, además 

de vivir rodeado de loros y guacamayas, se hizo tatuajes de plumas en la cara y 

en el cuerpo, al igual que se pintó el cabello de colores semejantes al plumaje 

de estos animales. Richards se mutiló las orejas para dejar solamente los 

orificios, ya que los loros y guacamayas no tienen orejas, sino oquedades; se 

entintó los ojos, se inyectó la lengua para engrosarla; planea mutilarse la nariz 

y la boca para implantarse un pico. 

El hombre lagarto, Erik Sprague (1972), artista estadounidense, se 

tatuó el cuerpo con patrones semejantes a escamas de la piel de reptiles, se 

incrustó prótesis en la frente, se limó los dientes y se hizo una cirugía en la 

lengua para tener lengua bífida. 

El alien asexuado, Vinny Ohh (1993), modelo estadounidense, se hizo 

más de un centenar de operaciones en la frente, cejas y labios para rellenarlos 

y moldearlos, se hizo rinoplastias y se inyectó tinta negra en la parte blanca de 

los ojos. Vinny planea mutilarse los genitales y pezones, ya que cree que los 

extraterrestres son asexuados. 

Dennis Avner

El hombre gato

Fotografía:

x.com/SeriousStrange

Ted Richards
El hombre loro
Fotografía:
http://politicalhat.com

Erik Sprague
El hombre lagarto
Fotografía:
www.tattoodo.com/

Vinny Ohh

“el extraterrestre asexuado”

Fuente: www.closermag.fr



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |109

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

Manel De Aguas (1996), artista cyborg transespecie español que se 
5insertó dos aletas sensoriales en la cabeza  que le sirven de antenas 

meteorológicas, con las cuales él siente y predice los cambios climáticos, 

como cuándo va a hacer frío o cuándo va a hacer calor, y puede saber cuál es la 

presión atmosférica, la humedad y la altitud.

Neil Harbisson (1982), artista cyborg transespecie británico-español, 

nació con un problema visual llamado acromatopsia que no le permite ver o 

percibir los colores; solo puede ver en escala de grises. Así que, al ser privado 

del color y a partir del estudio de los sistemas de rastreo de comida a través de 

antenas utilizados por los insectos o de orientación sonar utilizado por los 

tiburones, en 2004 desarrolla un software y hardware, haciéndose implantar a 

través de un procedimiento quirúrgico una antena, que sería el primero de los 

cuatro implantes que lleva actualmente en su cráneo, con los cuales percibe 

rayos UV, infrarrojos, escucha colores y tiene conexión a internet vía bluetooth. 

Incluso está conectado a satélites y recibe frecuencias desde el espacio 

directamente hasta su cabeza en forma de vibración, al igual que imágenes, 

películas, música e incluso llamadas telefónicas. Es la primera persona en el 

mundo, reconocida como cíborg por un gobierno y con documentos de 

identificación que muestran su foto con la antena, ya que para él esta no es un 

objeto externo injertado en su cuerpo, sino que es un órgano que hace parte de 

su cuerpo, de todos sus órganos. 

La postura feminista de Donna Haraway; nos refiere en su Manifiesto 

para cyborgs (1995), que en la cultura científica existen tres rupturas limítrofes. 

La primera es la frontera entre lo humano y lo animal, donde ni el lenguaje; ni 

los comportamientos sociales, entre otros, logran establecer la separación

5. La operación fue realizada en Tokio en enero de 2020 debido a que los centros médicos 
españoles se negaron a hacerla. En palabras de Manel de Aguas, la normalización de las 
cirugías transespecie es un tema por el que se tiene que abogar pues “es difícil encontrar a 
profesionales que quieran hacerlas”. https://www.eluniversal.com.mx/techbit/artista-se-
implanta-aletas-en-la-cabeza-para-sentir-cambios-en-el-clima/

Niel Harbisson

Foto: www.bbc.com/

Manel De Aguas

Fotografía:

https://galio.cl/2022/12/13/

ser-humano-es-obsoleto-

el-futuro-es-transespecie/



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |110

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

entre ellos de manera contundente; la segunda es la frontera entre animales-

humanos y máquinas; y la tercera —que se desprende de la segunda— es la 

frontera entre lo físico y lo no físico. Para Haraway, muchas personas ya no 

sienten tales separaciones basadas en determinismos biológicos o 

tecnológicos; ejemplo de ello son los movimientos pro defensa de los derechos 

de los animales, de igual manera se sabe que muchas ramas de la cultura 

feminista hablan del placer de conectar lo humano con otras criaturas 

vivientes: 

El cyborg aparece mitificado precisamente donde la frontera entre 

lo animal y lo humano es transgredida. Lejos de señalar una separación 

de los seres vivos entre ellos, los cyborgs señalan apretados 

acoplamientos inquietantes y placenteros. La bestialidad ha alcanzado 

un nuevo rango en este ciclo de cambios de pareja. (1995, p. 257) 

Libis señala que los rasgos híbridos típicos de la mitología, seres mitad 

humano, mitad animal, han sido resaltados en un imaginario que hemos venido 

construyendo desde la antigüedad y que estos seres se han visto como 

“monstruos”; es allí donde descubrimos ejemplos de correlación entre la 

androginia y un elemento teratológico, en el seno del discurso mítico, “tal es el 

caso de la esfinge, leonina en sus orígenes egipcios, pero dotada 

frecuentemente de rostro femenino en el arte griego arcaico” (2001, p.171), o 

cuando en un mito malí encontramos que “el primer herrero es un albino, mitad 

hombre, mitad mujer, que se presenta en forma de mono rojo de larga cola” 

(ibid).

Nos interesa también revisar otras propuestas de arte contemporáneo 

que trabajan la temática del andrógino y que, dentro de la categoría planteada 

por Libis, están dotadas de una morfología “aberrante”. De esa manera 

conseguimos la obra de tres mujeres artistas cuyo repertorio incluye 

personajes híbridos creados por una amalgama de formas que nos llevan a ver 

y entender lo andrógino, lo monstruoso, lo transgresor como algo fascinante, 

que, lejos de mostrar un aspecto repugnante, trastoca lo perverso y 

escandaloso de esas transformaciones a través de la representación artística

de seres que son a su vez otros seres, cuerpos compartidos, híbridos entre 

humanos, animales, plantas, objetos.

Crystal Morey, (1983).  Artista plástica norteamericana que trabaja sus 

piezas figurativas modeladas en porcelana con una estética que evoca al arte 

clásico; tal vez por eso sus obras no nos producen repulsión, sino más bien nos 

parecen algo muy hermoso. 

 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |111

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

Vemos que los híbridos humano-animal-vegetal de Morey nos hablan 

de dar otra oportunidad a especies que corren peligro de extinción, de crear 

empatía por los más vulnerables antes que sea demasiado tarde, de ofrecerles 

una oportunidad a esas vidas que han sido maltratadas por los seres humanos 

y el acelerado proceso de industrialización que hemos llevado a cabo, 

mostrándonos otra cara más esperanzadora donde se abre la posibilidad de un 

ambiente sostenible, siempre y cuando seamos más cuidadosos, más 

respetuosos en el trato que le propiciemos, ya que, como sus piezas cerámicas 

nos muestran, el ambiente es algo frágil y delicado. 

En su obra titulada Venus en las olas - Aumento del nivel del mar en el 

Edén, hacemos la relación de esa imagen de la Venus con aquella figura 

paleolítica o de la prehistoria que es un símbolo; ella toma esa Venus, ahora 

transespecie entre mujer y águila, y la pone en el Edén, pero aferrada al árbol 

de la vida, con una mirada aguda que la lleva a entender un nuevo Edén donde 

las aguas están subiendo por el calentamiento global y la contaminación, 

donde a nuestras espaldas, abajo y rodeándonos, está la basura que hemos 

echado al mar.

Crystal Morey
Venus en las olas - Aumento
del nivel del mar en el Edén

2019 / modelado – porcelana
42 x 23 x 19 cm 

foto: www.crystalmorey.com



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |112

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

En la escultura Nueva simbiosis, dos caminos, vemos un ser bicéfalo, 

un ser que comparte rasgos humanos con rasgos animales; en este caso se 

hibridizan mujer y ciervo, lo que nos recuerda al teriomorfismo o la teriantropía 

de algunos seres mitológicos, donde conseguimos esa androginia, esa 

conjunción humano-animal,  híbridos de mujer-pez conocida como sirena, 

hombre-caballo conocido como centauro, y así también hombre-halcón, 

hombre-cocodrilo, hombre-leopardo, hombre-hiena, hombre-tiburón, hombre-

lobo, entre otros.

Su transespecie Ciervo mula – antesis exuberante nos entrega un 

híbrido múltiple entre animal, humano y vegetal, donde las flores están en su 

plenitud en espera de reproducción, recordándonos el florecimiento 

multiespecies del que habla Haraway, abierto a generar parentescos raros, de 

la misma manera que lo percibimos en Paradigma vulnerable de la maravillosa 

grulla blanca y Halcón peregrino con simbiosis de moluscos de la costa del 

pacífico. 

Crystal Morey: (Izquierda) Nueva simbiosis- dos caminos / 2017 / modelado - porcelana / 
30 x 23 x 15 cm / (derecha) Ciervo mula – antesis exuberante / 2018 / 33 x 23 x 20 cm 

fotos tomadas de: crystalmorey.com

Morey (s/f) en su declaración de artista expresa:

Encuentro interés en capturar las conexiones que todos compartimos 

en el mundo natural que nos rodea. Impulsada por problemas 

ambientales contemporáneos e inspirada por la historia del arte, quiero 

iluminar las historias de hoy, mientras continúo con un lenguaje visual 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |113

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

del pasado. Demostrando que todos estamos vinculados a través de la 

tierra y el tiempo, dependientes unos de otros para la salud a largo plazo 

de nuestro planeta. Desde la Revolución Industrial, la expansión 

humana y el consumo de recursos ha crecido, lo que ha llevado a 

muchas criaturas a vivir dentro de ecosistemas estresados. A través del 

cambio climático y la pérdida de hábitat, nos encontramos afectando el 

bienestar de las plantas, los animales y las tierras salvajes que nos 

rodean. Me interesa cómo nosotros, como humanos, entendemos 

situaciones tan difíciles, encontramos soluciones y seguimos 

avanzando. (Morey, online) 

Crystal Morey: (Izquierda) Paradigma vulnerable de la maravillosa grulla blanca / 2017 / 
modelado - porcelana / 22 x 19 x 13 cm

(derecha) Halcón peregrino con simbiosis de moluscos de la costa del pacífico / 2017 / 22 x 
10 x 8 cm / fotos tomadas de: crystalmorey.com

Estas líneas nos remiten a la propuesta de Haraway de aprender a 

seguir con el problema de vivir y morir con respons-habilidad en la tierra 

dañada, donde requerimos generar parentescos raros, porque nos 

necesitamos recíprocamente en colaboraciones y combinaciones 

inesperadas. Devenimos-con de manera recíproca, o no devenimos en 

absoluto.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |114

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

Patricia Piccinini, (1965). Artista australiana en cuyas obras 

encontramos una combinación de lo tecnológico con la genética, donde sus 

esculturas hiperrealistas y grotescas son a la vez tiernas y generan 

cuestionamientos bioéticos, permeando la frontera entre lo natural y lo 

artificial. 

Sus propuestas transespecies, quizá situadas dentro de lo monstruoso, 

en las que podemos encontrar cruzamientos entre lo natural y lo artificial de la 

biotecnología, nos llevan a descubrir que nuestra realidad corre en paralelo 

con avances tecnológicos que muchas veces ignoramos; ejemplo de ellos son 

los cambios, mutaciones, hibrideces; logradas a través de la manipulación 

genética, la clonación y la reproducción asistida, modificaciones que solo se 

llevan a cabo en quirófanos o en laboratorios y con consecuencias 

impredecibles. 

La joven familia (2002), obra con la que Piccinini representó a su país en 

la 50a. Bienal de Venecia nos muestra una criatura transgénica, híbrido 

humano-animal, que yace amamantando a sus crías. Quizá su posición, ojos y 

piel nos remiten a los seres humanos, pero de igual manera se acerca a lo 

animal; vemos sus manos y pies de primate, su frente y hocico de búfalo, sus 

orejas de bovino o de basset hound y es que este “bicho raro” salido de algún 

bestiario biotecnológico nos pone a pensar en la propuesta de Haraway, en 

construir una nueva familia con combinaciones inesperadas, creando 

parentescos raros, donde nos encontremos en la otredad. 

Patricia Piccinini / La joven familia / 2002 / Silicona, fibra de vidrio, cabello humano y madera 
contrachapada / 85.1 x 149.9 x 120 cm

foto tomada de: https://www.artsy.net/artwork/patricia-piccinini-the-young-family



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |115

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

Caitlyn Burford nos remite a una entrevista que le hicieran a Piccinini 

donde resalta que sus obras desafían radicalmente las distinciones entre el 

cuerpo "normal" y el "anormal". Utiliza criaturas que normalmente se 

entenderían como cuerpos monstruosos, grotescos o antinaturales y las sitúa 

en espacios normales: 

Piccinini describe su trabajo como un comentario sobre el rápido 

crecimiento de la tecnología y sus consecuencias, intencionales o no. 

En sus propias palabras, su obra “sigue la frontera cada vez más 

permeable entre lo artificial y lo natural”. Muchos lo ven como una 

advertencia sobre el futuro no muy lejano y las posibles consecuencias 

de la tecnología y la evolución. Piccinini afirma que sus esculturas no 

son ni futuristas ni cautelosas. Más bien, la artista afirma que le encanta 

cuando la gente se da cuenta de que su trabajo es en realidad sobre la 

actualidad. La representación de las criaturas no es un futuro de ciencia 

ficción, sino una imagen material de lo que sucede ahora. Si bien se 

pueden imaginar sus esculturas específicas, la evolución de los seres 

humanos y la influencia de la tecnología en el desarrollo humano está 

ocurriendo, ya estamos comenzando a cuestionar la esencia de la 

humanidad y a romper las distinciones entre humanos y criaturas, 

normales y anormales (2014, online).

Esto tiene que ver con los chthónicos, que según Donna Haraway son 

monstruos en el buen sentido del término, “seres que demuestran y performan 

la significatividad material de los bichos y procesos de la tierra” (2019, p.20). 

Patricia Piccinini / Propenso (detalle) / 2011 / Silicona, piel de zorro, piel de zarigüeya 
salvaje de Nueva Zelanda / 23 x 60 x 60 cm. / Foto: Grahm Baring



Bordes. Revista de estudios culturales,  ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120, 2244-8667               |116

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

Kate Clark (1972). Las esculturas andróginas de esta artista 

norteamericana se muestran plenas de híbrideces humano-animal. 

Trabajadas desde lo conceptual y a través del uso de la taxidermia como 

técnica, nos plantean metáforas, mitos que cuestionan la dualidad de la 

narrativa occidental, combinando lo propio con lo exótico, lo masculino con lo 

femenino, el poder con la fragilidad, lo bueno con lo malo, contrastes que no 

dejan de recordarnos que hay otras posibilidades representadas en esas 

transespecies que muestran animales, algunos en peligro de extinción, que 

nos miran con ojos humanos, y que como esos pequeños alfileres que utiliza 

Clark para sostener la piel a los rostros humanoides de sus piezas, nos punzan 

transgrediendo nuestras nociones de identidad siempre vistas desde la 

superioridad humana propia del especismo antropocéntrico. 

Mónica Ramírez Montagut (s/f), nos dice sobre la obra y la técnica 

empleada por Clark para resolver el transespecismo de sus piezas:

Utiliza la taxidermia, un arte centenario, para esculpir rostros 

humanoides sobre formas bestiales. Sus esculturas híbridas resultan 

familiares y extrañas a la vez, sus esculturas híbridas son a la vez 

familiares pero extrañas, insinuando similitudes primarias que vinculan 

el reino animal y examinan el lugar de los humanos dentro del mundo 

natural. La fuerte presencia de sus esculturas también evoca 

irónicamente una especie de ausencia, haciendo que las figuras sean 

distantes y misteriosas. Clark señala: "Parecen estar mirando al 

espectador, pero su mirada va más allá". No obstante, las formas de 

Clark nos confrontan directamente, alentando y desafiando nuestra 

voluntad de aceptar la diferencia. Trabajando a menudo con modelos 

vivos y utilizando arcilla polimérica, Clark crea rostros realistas para sus 

figuras y luego aplica secciones de piel rasurada para hacer coincidir la 

piel del animal con la fascia humana, lo que facilita la transformación 

entre especies (2016, online).  

Kate Clark
Ella consigue lo que quiere
2013
Piel de cebra, espuma, arcilla,
ojos de goma, hilo, alfileres
76 x 91 x 56 cm
foto tomada de: 
www.kateclark.com



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |117

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

Según se desprende de la tesis de Seguir con el problema Donna 

Haraway advierte que uno de los mayores desafíos que afrontan los seres 

sobre la Tierra en estos tiempos perturbadores, confusos y problemáticos debe 

ser generar parientes en líneas de conexión ingeniosas como una práctica de 

aprender a vivir y morir bien de manera recíproca en un presente denso; para lo 

cual se requiere que aprendamos a estar verdaderamente presentes: “como 

bichos mortales entrelazados en miríadas de configuraciones inacabadas de 

lugares, tiempos, materias, significados” (2019, p. 20), preguntándonos 

siempre qué debemos cortar y qué enlazar “para que los florecimientos 

multiespecies sobre la tierra (incluidos humanos y alteridades-no-humanas en 

parentesco) tengan una oportunidad” (ibid).

Uno de los aspectos más significativos de la propuesta de Haraway 

expresado en su libro Seguir con el problema es que requerimos 

“urgentemente” generar parentescos raros, es decir que “nos necesitamos 

recíprocamente en colaboraciones y combinaciones inesperadas, en pilas de 

compost caliente” (2019, p. 24).  

Kate Clark / Ceremonia / 2011
Piel de antílope gemsbok, cuernos, espuma, arcilla, ojos de goma, hilo / 304 x 304 x 182 cm

foto tomada de: www.kateclark.com

Mariposa, máscara,

Guerrero, México,

62 x 72,5 x 12,5 cm

Fotografía: Jim Clifford.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |118

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

En el ámbito de la fabulación especulativa Haraway, apuesta por 

generar parentescos raros con las Historias de Camille. Niñas y Niños del 

Compost donde germina una alianza simbiótica entre una niña humana y las 

mariposas monarca a lo largo de las migraciones de estos insectos, creando 

líneas que enlazan socialidades y materialidades cruciales para vivir y morir 

con bichos al límite de la desaparición con el fin de que puedan continuar 

existiendo.

En la siguiente transcripción de Historias de Camille. Niñas y Niños del 
6

Compost  podemos apreciar esas líneas de conexión ingeniosas que propician 

el florecimiento multiespecies: 

Tan pronto como propusimos el nombre de Camille, nos dimos cuenta 

de que teníamos en nuestros brazos a un bebé escurridizo que no 

quería saber nada de los géneros convencionales ni del 

excepcionalismo humano. Era un bebé nacido para la simpoiesis, para 

hacer-con y devenir-con una nidada variopinta de otros terráqueos (…). 

Las niñas y niños del compost sabían que no podían engañarse 

pensando que empezarían desde cero. Era precisamente la 

perspectiva contraria lo que les movía: se preguntaron y respondieron a 

la pregunta de cómo vivir en ruinas aún habitadas, junto con los 

fantasmas y los vivos (...). El núcleo central de la educación de cada 

nuevo bebé es aprender a vivir en simbiosis para criar al animal 

simbionte, y a todos los otros seres que requiera el simbionte (2019, pp. 

210- 214). 

6. Este relato fue el producto de un taller de escritura de CF realizado en 2013 por la bióloga, 
filósofa e investigadora Donna Haraway en conjunto con el cineasta Fabrizio Terranova y la 
psicóloga, filósofa y etóloga Vinciane Despret. Aparece publicado por primera vez en el 
capítulo 8 del libro Seguir con el problema.

La propuesta ecofeminista de Donna Haraway busca desafiar la 

concepción binaria de género y superar las divisiones entre géneros y 

especies para una construcción de mundos simpoiética y andrógina en el que 

las diferentes especies y géneros se relacionen de manera simbiótica, en 

colectivo, y así abrir espacio para la diversidad y la fluidez en las identidades de 

género. Algunos aspectos significativos de este planteamiento incluyen:

Superación de dicotomías tradicionales que resaltan y contraponen 

nociones como naturaleza/cultura, humano/animal, hombre/mujer, 

organismo/máquina. Busca equilibrar estas diferencias y promover una 

perspectiva más inclusiva por una recuperación posible en alianzas 

multiespecies. 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |119

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

Desafío a las jerarquías o estructuras de poder-dominación entre 

géneros y especies, donde propone una visión de mundo andrógina, teniendo 

en cuenta los puntos de vista y vivencias de las distintas especies para eliminar 

relaciones e historias de inequidad y opresión, de manera que se den 

posibilidades a la diferencia desde una mirada no antropocéntrica.

Intraacción e interdependencia o dependencia recíproca, plantea una 

visión del mundo en la que las diversas especies y géneros se relacionen de 

manera colaborativa, contribuyendo a la creación de un mundo común con 

respons-habilidad, un volvernos capaces en pro de la continuidad en la tierra.

A manera de conclusión

La androginia vista como “aberración”, según lo planteado por Jean 

Libis propone una correlación entre lo andrógino y lo teratológico que permite 

entender lo transespecie como transgresión o transición de seres humanos 

identificados con otras especies, los cuales se convierten en representaciones 

de alteridad y otredad. Lo transespecie dentro del imaginario artístico 

contemporáneo tiene marcada identificación con lo animal y lo cyborg; también 

son muy marcadas las hibrideces que subvierten la noción de andrógino 

referida a lo monstruoso. Lo anterior se conecta con la propuesta de Donna 

Haraway que busca desafiar la concepción binaria de género para una 

construcción de mundos simpoiética y andrógina en el que las diferentes 

especies y géneros se relacionan de manera simbiótica para abrir espacio a la 

diversidad y la fluidez en las identidades de género, superando las divisiones 

entre géneros y especies.

Referencias

AA.VV. (2016). Glosario de la diversidad sexual, de género y características 

sexuales.  Consejo Nacional para Prevenir la Discriminación. Ciudad de 

México, México

Burford, C. (2014). El movimiento empático: el espíritu de lo carnavalesco. 

Patricia Piccinini. Medium. Consultado en: https://medium.com/manor-

house-art-culture-and-criticism/fb7e8ca561e1

Clark, K. Consultado en: www.kateclark.com

De Aguas, M. Consultado en: https://maneldeaguas.wixsite.com/cyborgdiary

Foucault, M. (2007). Los anormales. Curso en el College de France (1974-

1975) Fondo de Cultura Económica. Buenos Aires.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.104-120 2244-8667               |120

Annie Vásquez Ramírez / Arte contemporáneo y transespecies 

García, F. (2011). Nace una fundación dedicada a convertir humanos en 

ciborgs. La Vanguardia. Diario Español. Consultado en: 

www.lavanguardia.com/vida/20110301/54121537968/nace-una-

fundacion-dedicada-a-convertir-humanos-en-ciborgs.html

Gato acechador. (Dennis Avner). BBC. Reino Unido. Consultado en: 

/www.bbc.co.uk/science/humanbody/mind/articles/disorders/gallery/ga

llery_case2

Haraway, D. (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvención de la 

naturaleza. Ediciones Cátedra. Madrid, España.

Haraway, D. (2019). Seguir con el problema. Generar parentesco en el 

Chthuluceno. Traducción Helen Torres. Editorial Consonní. España.

Kafka, F. (2019 [1915]). La metamorfosis. Colección Redes de Tinta. Ministerio 

de Educación de la Provincia de Santa Fe. Argentina.

Libis, J. (2001). El mito del andrógino. Ediciones Siruela. Madrid, España.

Llamas, I. (2019). Transespecismo. Cuando no perteneces a tu especie. The 

queer guru. Consultado en; www.thequeerguru.com/transespecismo-

otra-especie/

Morey, C. Consultado en: www.crystalmorey.com/ 

Preciado, P. (2020). Yo soy el monstruo que os habla. Informe para una 

academia de psicoanalistas. Editorial Anagrama. Barcelona. España.

Ramírez, M. (2016). Kate Clark: Presencia misteriosa. Newcomb College 

Institute.En:https://newcombartmuseum.tulane.edu/portfolio-

item/kate-clark

Real Academia Española: Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., [versión 

23.8 en línea]. https://dle.rae.es

Sprague, E. El hombre lagarto. En: sites.google.com/view/thelizardman/home

Ted Richards. El loro humano. Consultado en: qhubocali.com/asi-paso/ted-el-

loro-humano/

Vinny Ohh. 100 operaciones y 50.000 euros para convertirse en un alien 

"asexuado".En: www.elmundo.es/f5/comparte/2017/03/03/58b94aa32

2601d12098b459a.html

.



Resumen: 

que sigue su curso sinuoso, serpenteante y frágil. El tema del Antropoceno, el arte en el 

medio ambiente intervenido y alterado, nos lleva a unas narrativas impuras, mezclando 

métodos y estrategias para abordar tal armazón teórico. Seguiré algunos autores e ideas 

esperando interesarlos en el camino pantanoso de la sociología-antropología narrativa. El 

texto explora como una civilización construye desde una manera extractiva su modelo de 

producción para ir reduciendo la vida social a un mero y despiadado consumo de sus bienes, 

dejando a un sujeto progresivamente abandona el placer de la vida al no poder resolver las 

múltiples actividades que le dislocan su modo de producir en armonía con la naturaleza. El 

antropoceno es una nueva categoría reflexiva, nos acerca dicho dilema donde el arte de vivir 

a plenitud se va diluyendo, en provecho del modelo de predatorio de civilización.

Palabras claves: Antropoceno; arte ambiental; narrativas.

En este texto se exponen líneas de trabajo reflexivas en torno al sujeto moderno, 

1.Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 
Celebrado los días 17 al 19 de agosto del 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=zU4sH-hnniU

2. Doctor en Ciencias Humanas (ULA), Maestría en Literatura Latinoamericana y del Caribe (ULA), 
Antropólogo y Sociólogo (UCV). Profesor titular de la Universidad de Los Andes, Núcleo Táchira. 
Código ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8109-8182

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.121-126 2244-8667               |121

Recibido: 15-06-2023
Aceptado: 18-08-2023  

 
Universidad de Los Andes, Núcleo Táchira, Venezuela

Grupo de investigación Bordes
ottorosca@gmail.com

2Otto Rosales Cárdenas

Fósil de botella plástica generado con IA / fuente: zonerai.com/es/image-creator

Antropoceno,
1 arte ambiental y narrativas impuras



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.121-126 2244-8667               |122

Otto Rosales Cárdenas / Antropoceno, arte ambiental y narrativas impuras

Anthropocene, environmental art and impure narratives

Abstract: This text presents lines of reflective work regarding the modern subject, which 

follows its sinuous, serpentine, and fragile course. The theme of the Anthropocene, art in the 

intervened and altered environment, leads us to impure narratives, mixing methods and 

strategies to address this theoretical framework. I will follow some authors and ideas, hoping 

to interest you in the swampy path of narrative sociology-anthropology. The text explores 

how a civilization constructs its production model from an extractive perspective, gradually 

reducing social life to a mere and ruthless consumption of its goods, leaving a subject who 

progressively abandons the pleasure of life, unable to resolve the multiple activities that 

dislocate their way of producing in harmony with nature. The Anthropocene is a new 

reflective category; it brings us closer to this dilemma where the art of living fully is being 

diluted, in favor of the predatory model of civilization.

Keywords: Anthropocene; environmental art; narratives.

El antropoceno es un marco innovador que facilita pensar de otra manera las relaciones 

entre humanidad y naturaleza. Su premisa fundamental es que la acción humana es 

inherentemente transformadora y que la influencia antropogénica sobre el medio ambiente 

lleva produciéndose milenios. Varios investigadores desde distintas disciplinas, se han 

interesado en mostrar cuan actual es el tema en cuestión. Sin embargo, vamos a seguir con 

cierto interés las reflexiones de una escritora e investigadora argentina Mari Stella Svampa 

(2018), para precisar aún más la ruta expositiva.

Para Svampa, el antropoceno instala la idea de umbral, frente a problemáticas ya 

evidentes como el calentamiento global y la pérdida de biodiversidad, con un concepto de 

Paul Crutzen y Eugene Stoermer del año 2000, los discursos científicos de geólogos, 

ecólogos, climatólogos, historiadores, artistas y críticos de arte entre otros, los cuales 

evidencian que estamos asistiendo a grandes cambios de origen antrópico o antropogénico 

a escala planetaria, y ponen en peligro la vida del planeta. Se halla ligada directamente a las 

dinámicas de acumulación del capital y a modelos de desarrollo dominante cuyo carácter 

insustituible ya no puede ser ocultado.

 Más aun, para esta investigadora, es desde el neoextractivismo, como concepto 

complejo, que podemos ir pensando cómo ha evolucionado en esta parte del mundo 

globalizado, y leer en sus complejidades y diferentes niveles las múltiples crisis que 

recorren las sociedades contemporáneas.

 El neoextractivismo recorre la memoria larga del continente y sus luchas, define un 

modo de apropiación de la naturaleza, un patrón de acumulación colonial, asociada al 

nacimiento del capitalismo moderno. ¿Dónde insertar el arte como acto vital en el desarrollo  

de cada individuo?  Y su disfrute o goce en la sociedad moderna. ¿Sirve para algo el arte 

ambiental en la actual crisis civilizatoria? ¿O es un simple juego retorico?



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.121-126 2244-8667               |123

Aquí también vamos a rozar algunas ideas para ir descendiendo 

nuestra propuesta en el seminario Bordes. El antropoceno en la situación 

actual de guerras, pandemias y deterioro ambiental producto del uso intenso y 

abusivo de la naturaleza y su industria tecno militar, es casi una bella y 

destructiva realidad. Basura, contaminación sónica son en la actualidad 

problemas poco resueltos en la sociedad de consumo masivo de plásticos, y 

otros derivados del material fósil y con poca probabilidad a sustituir con otras 

energías alternas como el viento o el sol.

 Abro un paréntesis e invito a pensar con Donna Haraway (2022), 

investigadora emérita de la Universidad de California, en su obra novedosa y 

rebelde, en torno a la posibilidad de un antropoceno, una especie que va 

cambiando y también debe cambiar su manera a nombrarse, proponiendo 

llamarlo Chthuluceno y construir otras formas de relación y de parentesco, una 

simpoiesis, hacer con otros, nuevas relaciones entre las especies. Es a partir 

de nuevos diálogos entre la biología, el arte y el activismo como intersección de 

los hechos científicos, la ciencia ficción y la especulación fabulada.

Pero Haraway va más allá, explorando el mundo actual atravesado por 

la tecno ciencia, primordialmente desarrollada en torno a la informática, la 

telemática y la biotecnología. Estamos en un nuevo orden global de 

información, en donde, en principio, se produce una exclusión masiva de 

personas de los grandes flujos de información y, además, se cree que estos 

constituyen hoy una fuente de desarrollo. Así mismo, esta investigadora nos 

alerta sobre la tecno ciencia que se vuelve tecnobiopoder desplegándose por 

la ciencia y la tecnología como una implosión de lo técnico, lo orgánico, lo 

político, lo económico, lo onírico, y textual, que se evidencian en las entidades 

y practicas semióticas materiales de la tecno ciencia de finales del siglo XX. 

El Chuthuluceno se niega dejar de soñar de otra manera las formas de 

imposición creadas por un sistema voraz que evoluciona siempre hacia forma 

de individualización productiva. Pero tozudo y rebelde visualiza un futuro más 

vivible para humanos y otras creaturas en un planeta dañado pero que se niega 

a ser asesinado…

La Venezuela de hoy tiene una larga trayectoria como sociedad que vive 

de la extracción de sus materias primas. Pedro Cunill Grau (2011), lo refiere 

así. A partir de la década de 1530 y hasta comienzos de los años setenta, lo 

mismo que en otras comarcas americanas, sobrevino un proceso de 

reacomodo en la elaboración y destino de los textiles de algodón, 

desencadenado por la presión del mercado interno e incluso para la 

exportación interamericana. Se logró utilizar el algodón autónomo de Tierra

Otto Rosales Cárdenas / Antropoceno, arte ambiental y narrativas impuras

Pedro Cunill Grau
(Chile,1935- Venezuela,2023)

Donna Haraway
(EE. UU. 1944)



firme de una manera e intensidad poco usuales en Europa, gestándose en esta 

etapa formativa y otros sitios la primera protoindustria colonial textil. 

En esa lista desfilan el oro, los cueros, las perlas, el café y llegamos 

hasta el petróleo. En la última etapa donde estamos insertos con una 

economía extractiva que se mueve en la dinámica de la oferta y la demanda de 

los precios y los beneficios que da una industria de alta tecnología de 

extracción del oro negro.  ¿Volvamos a las preguntas ejes de estas notas: 

¿cómo se muestra ese sujeto inserto en esa economía, cómo se mueve en su 

consumo y qué síntomas muestra en su vida cotidiana? 

El sujeto moderno en esta zona de alto consumo de energías y su uso 

intensivo diario está en una nueva deriva existencial.

La sociedad de consumo ofreció al ser humano el imaginario de ser 

autónomo, libre e independiente, con capacidad para elegir y competir, lo que 

derivó en las fracturas de los significantes sociales. Este es el origen de un 

espejismo que no ha permitido al hombre articularse con la cultura y sus 

múltiples estilos, derivando en un acoso existencial como sujeto dialógico.

Es decir, un sujeto moderno que juega en forma de dialogo festivo con 

su cuerpo en relación con la idealización de la cultura. Un sujeto que, en ese 

vaivén, dialoga con el mundo y el mundo dialoga con él, haciendo de la razón y 

la afectividad un constructo social al tiempo que potencia su individualidad 

creadora. Sin embargo, el discurso del capital fue relegando y 

homogeneizando los modos de gozar que se expresaron en la satisfacción, 

permitiendo un goce mínimo y estandarizado en la llamada economía mundo. 

Una economía mundo, un mercado del capital que lo conecta con un plus de 

goce nunca satisfecho, mostrándose en el cuerpo como Eros, mito narrado 

que en esta cultura del mercado se metamorfosea en un narcisismo de 

exhibición, en procura de la explotación del deseo.

Es un sujeto en la modernidad que vive como un objeto sobre el cual se 

puede construir un canon ideal de consumo, un camino hacia la perfección, es 

el constante candidato al goce de la belleza como sensación particular y de 

efecto embriagador, una belleza que necesita maquillarse de la que no se 

puede prescindir y por tanto hay que mostrarla como una oferta en el mercado.

La cultura de la modernidad y la del sujeto en ella, dando traspiés, 

tumbos y recaídas de Sísifo, se manifiesta de diversas maneras. Al dejar pasar 

la vida cotidiana por el cedazo de los medios masivos, la intimidad, lo sagrado, 

pasan a un segundo plano. Todo lo íntimo y secreto del sujeto es invadido por la 

espectacularidad de la cultura. El sujeto viviente tiende a mostrarse como una

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.121-126 2244-8667               |124

Otto Rosales Cárdenas / Antropoceno, arte ambiental y narrativas impuras

Mujer bella
generada por IA
www.seaart.ai



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.121-126 2244-8667               |125

Otto Rosales Cárdenas / Antropoceno, arte ambiental y narrativas impuras

vedette, su imagen se modela como una banalidad, construida para cumplir el 

rol a ser visto y vivido como una ficha más del mercado simbólico de la 

mercancía. 

Dos aportes para la discusión vienen de la voz de dos poetas agudos. 

Octavio Paz (1999) dice: La modernidad es un concepto exclusivamente 

occidental y que no aparece en ninguna otra civilización. La razón es simple, 

todas las otras civilizaciones postulan imágenes y arquetipos temporales de 

los que es imposible deducir, inclusive como negación, nuestra idea de tiempo. 

Y sigue Paz, con su reflexión, la vacuidad budista, el ser sin accidentes ni 

atributos del hindú, el tiempo cíclico del griego, el chino y el azteca, o el pasado 

arquetípico del primitivo, son concepciones que no tienen relación con nuestra 

idea de tiempo. La sociedad cristiana medieval imagina al tiempo histórico 

como un proceso finito, sucesivo e irreversible, agotado ese tiempo o como 

dice el poeta se cierran las puertas del futuro, reinará un presente eterno. 

Octavio Paz afina la pupila. En el tiempo finito de la historia, en el ahora, el 

hombre se juega su vida eterna. Es claro que la idea de la modernidad solo 

podía nacer dentro de esta concepción de un tiempo sucesivo e irreversible, es 

claro así mismo, que solo podía nacer como una crítica de la modernidad 

cristiana.

La modernidad se inicia cuando la conciencia de la oposición entre Dios 

y ser, razón y revelación, se muestran como realmente insolubles. A la inversa 

de lo que ocurrió en el islam, entre nosotros la razón crece a expensas de la 

divinidad. Dios es lo Uno, no tolera la alteridad y la heterogeneidad sino como 

pecados de no ser, la razón tiene la tendencia a separarse de ella misma, cada 

vez que se examina, se escinde, cada vez que se contempla, se descubre 

como otra ella misma. La razón aspira a unidad, pero, a diferencia de la 

divinidad, no reposa en ella ni se identifica en ella. Y cierro con esta bella y larga 

cita, La trinidad, que es una evidencia divina, resulta un misterio impenetrable 

para la razón. Si la unidad reflexiona, se vuelve otra, se ve a sí misma como 

alteridad. Al fundirse con la razón, Occidente se condenó a ser siempre otro, a 

negarse a sí mismo para perpetuarse. 

 Es un sujeto y cuerpo que danza y repica desde una diferencia ante el 

tiempo y el espacio de su cultura radicalmente otra a la impuesta por 

Occidente. Para J.M. Briceño Guerrero (2007) es desde el cuerpo y su 

corporeidad donde nos diferenciamos con las otras culturas en Occidente, 

porque es desde su radical corporeidad y sus símbolos donde nos podemos ir 

asumiendo una diferencia con la cultura del Amo e ir superando esa antigua 

dicotomía entre esclavos y amos del señor conquistador. Más aun, es desde un 

discurso donde no sea solo palabras las que emboban nuestras mentes ante la 
J.M. Briceño Guerrero

(Venezuela,1929-2014)

Octavio Paz
(México, 1914-1998)



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.121-126 2244-8667               |126

Otto Rosales Cárdenas / Antropoceno, arte ambiental y narrativas impuras

cultura moderna de occidente, sino que el mismo discurso se vuelve una forma 

de movernos rápidamente por aquí y por allá dentro de los espacios de nuestro 

cultivo como etnias diferentes, que busca la convergencia en lo otro...

Con una nueva exploración discursiva del arte y su expresión casi hostil 

como sujeto migrante en este lado de la modernidad, se atreve a cambiar y 

proponer todo nuevo como un dios caído a la intemperie, solo, y mutante ante 

las calamidades de las nuevas realidades en el mundo de los sentidos abiertos 

ante el arte de vivir de otra manera.

En este seminario Bordes, estas ideas en torno al Antropoceno y su 

nueva realidad polémica en la modernidad, o su impacto en las nuevas 

miradas del arte de ambiente, donde la basura atómica es un peligro que se 

vive a diario, o nuevos métodos para abordar estas huellas teóricas germinan 

en nuevas lecturas en un sujeto que se va desmarcando en  nuevas relaciones 

dialógicas, que pasan por el ecocidio del planeta, las nuevas pandemias, las 

nuevas o rancias maneras autoritarias en el biopoder, muestran una  

modernidad sospechosa de regresarnos a una  edad media de piedra. 

Pasamos de vivir del edén celestial y aterrizamos en una nueva pesadilla de la 

modernidad terrenal. Como en una película de ciencia ficción los nuevos 

habitantes terrenales estamos bajo la lupa del terror atómico. Una película de 

terror que en las clases dirigentes parece importar poco y donde nos queda 

asumir una nueva ética del cuidado de si, ante la destrucción masiva y 

sistemática de la intimidad del sujeto moderno…

Briceño, J.M. (2007). El discurso salvaje. Mérida: La castalia. 

Cunill G, P. (2011). Geohistoria de la sensibilidad en Venezuela. Caracas. 

Ediciones Polar

Crutzen, Paul J. y Eugene F. Stoermer (2000), “The 'Anthropocene'”, en Global 

Change Newsletter, núm. 41, pp. 17-18.

Haraway, D. (2020). Seguir con el problema. Generar parentesco en el 

Chthuluceno. México, sello editorial Consonni.

Paz, O. (1999). Los hijos del limo. México. Seix Barral

Swampa, M. (2018). Imágenes del fin. Narrativas de la crisis socioecologica en 

el Antropoceno. Revista nueva sociedad. Número 278. Noviembre 

diciembre

Bibliografía



Resumen: El presente ensayo propone la noción Andrógino-ciberpop como un constructo 

cultural complejo propio de la posmodernidad (modernidad), el cual supone la confluencia y 

fusión de las nociones de: androginia, ciborg y cultura pop. El análisis se hace desde una 

perspectiva estética que busca interpretar iconos andróginos de la historieta y el anime, así 

como de la música pop y rock. Todo narrado desde la perspectiva generacional del autor en 

un ejercicio especulativo cercano a la ciencia ficción, donde se concluye que el andrógino-

ciberpop somos todos y cada uno de los ciudadanos de este tiempo cuyos cuerpos están 

atravesados por la tecnología y su cotidianidad supone un constante encuentro; cercano y 

distante; seductor y extraño respecto a la androginia en un sentido amplio e ineludible.

Palabras clave: Andrógino; Ciborg; Cultura pop; Ginandromorfos; Iconósfera.

1. Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 
Celebrado los días 17 al 19 de agosto del 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en: 
https://www.youtube.com/watch?v=uo72R_wwpD0

2. Osvaldo Barreto Pérez, artista plástico e investigador venezolano. Diseñador Gráfico del Centro de Diseño 
Taller 5, Bogotá- Colombia; Licenciado en Pedagogías Alternativas, Sub área Arqueología de la Universidad 
Politécnica Territorial de Mérida, Kleber Ramírez- Venezuela. Licenciado en Educación mención Artes 

Plásticas por la UNEARTE - Mérida. ORCID: https:/orcid.org/0000-0001-8005-9712

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |127

Recibido: 15-06-2023
Aceptado: 17-08-2023  

2
 Osvaldo Barreto Pérez  

Grupo de investigación Bordes, Venezuela
Fundación Jóvenes Artistas Urbanos, Venezuela

oscuraldo@gmail.com

Personajes de Mazinger Z, creados por el dibujante japonés Gō Nagai , animados  por el estudio Toei Animation, 1986.

1El andrógino-ciberpop  
Constructo seductor-extraño, cercano-distante



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |128

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

Androgynous-cyberpop. A seductive-strange, close-distant construct

Abstract: This essay proposes the notion of Androgynous-cyberpop as a complex cultural 

construct typical of postmodernity, which supposes the confluence and fusion of the notions 

of: androgyny, cyborg and pop culture. The analysis is made from an aesthetic perspective 

that seeks to interpret androgynous icons of comics and anime, as well as pop and rock 

music. All narrated from the generational perspective of the author in a speculative exercise 

close to science fiction, where it is concluded that the androgynous-cyberpop is each and 

every one of the citizens of this time whose bodies are traversed by technology and their daily 

life supposes a constant encounter; near and distant; seductive and strange with androgyny 

in a broad, encompassing and inescapable sense.

Keywords: Androgynous; Cyborg; Pop culture; Gynandromorphs; Iconosphere.

Las nociones: Andrógino, ciborg y cultura pop

El andrógino

En este ensayo se usará la androginia como una noción amplia dentro de la cual 

caben muchas otras nociones que pueden ser diferenciadas y que suponen una otredad, 

ejemplo de ello es el hermafrodita 

En su libro El andrógino sexuado, Estrella de Diego también contrasta al andrógino 

con el hermafrodita. Mientras que el hermafrodita es sexual, bisexual o plurisexual, el 

andrógino es asexual, sujeto al deseo imposible. El primero se sostiene sobre el 

poder y el placer, mientras que el segundo funciona sobre la falta y el deseo sin fin 

(Chaves. 2013, pp.124-125).

Aquí asumiremos el andrógino en tanto ambigüedad sexual, incluyendo a todas las 

personas que transitan géneros o desarticulan el binario socialmente establecido y 

supuestamente “natural”. El abordaje se hace desde una marcada perspectiva estética.

La complejidad de la noción supone lo “raro”. Lo inusual, allí podemos inscribir lo 

hibrido, lo monstruoso, al ciborg. Además, la androginia, para autores como Jean Libis, 

también se asocia con los gemelos y el incesto:

Cada uno de estos términos, de cierta manera, transgreden un orden, se oponen a lo 

dado, se erigen en fantasmagoría. Cada uno de ellos supone la abolición de una 

distancia, y anula, en cierta medida, una dualidad. Cada uno de ellos restituyen una 

intimidad perdida. Pero, al hacerlo, aspiración ilusoria de una imposible abolición del 

principio de realidad, cada uno sufre a cambio la reprobación del cuerpo social […] 

Por eso el mito, cuando de alguna manera se encarna, es desposeído y 

anatematizado (Libis. 2001, p.200).



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |129

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

Aunque Libis habla de una imposibilidad respecto a la realidad para la 

culminación exitosa del andrógino, es posible que la tecnología pueda lograrlo 

transitando la senda del transhumanismo hacia el posthumanismo, un camino 

donde la la figura del ciborg juega un papel fundamental.  

El ciborg

Es un ser en pleno desarrollo, un ser en tránsito, un personaje de la 

ciencia ficción que pasó a instalarse en nuestra realidad. Es un cuerpo 

orgánico desapareciendo bajo un cuerpo tecnológico. Según Peter Sloterdijk 

“nadie puede pasar por alto el hecho de que la casa del Ser está 

desapareciendo bajo un profuso andamiaje, sin que sea posible saber qué 

aspecto tendrá después de las refacciones”.

El ciborg se presenta como la solución a la decadencia de nuestro 

cuerpo, ese cuerpo que caduca y teme desde siempre a la muerte, ya que 

somos “cuerpos permanentemente amenazados por la sombra de la 

obsolescencia -tanto de su software mental como de su hardware corporal- y 

lanzados al torbellino de la actualización constante” (Sibilia, 2006, p. 263).

El ciborg supone la relación íntima, dependiente y no necesariamente 

fusionada entre el humano orgánico y elementos tecnológicos.

Las tecnologías del cuerpo que producen el sujeto moderno se 

están haciendo cada vez más débiles y se están sustituyendo 

gradualmente por tecnologías de un orden completamente diferente. 

Los nuevos límites fluidos e imprecisos rompen los dualismos modernos 

entre el yo y lo otro, idealismo y materialismo, mente y cuerpo, humano y 

animal. Nuevos y fluidos límites hechos posibles por el despliegue 

gradual de tecnologías cibernéticas en biología y medicina, en las 

escuelas y lugares de trabajo, en la lógica de dominación de 

corporaciones multinacionales, en los conglomerados militares y las 

tácticas policiales. Sin duda alguna, en el momento en que las 

tecnologías cibernéticas de poder comienzan a actuar sobre y a 

penetrar en los cuerpos de las personas, empiezan a generar nuevos 

tipos de subjetividades y nuevos tipos de organismos: organismos 

cibernéticos, ciborgs (Mines, 2013, en línea).

La cultura pop

Es un ámbito complejo que no corresponde a un país o a una cultura 

particular, pero sí a formas de política y poder. Nos referiremos a ella como 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |130

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

esa cultura de masas o mediática que tiene como uno de sus ejes principales la 

imagen, por lo cual es de simiente estética, y presume de cierta universalidad. 

Es esa cultura en la que se inscribe la noción de “industria cultural” que 

Horkheimer y Adorno diseccionaron con ahínco, porque atentaba contra el 

espíritu.

Esa “cultura de masas” que Umberto Eco expuso en su célebre libro 

Apocalípticos e integrados, la cual es parte de la configuración de un mundo 

contemporáneo donde:

existen sectores, en los que se ha ido reconstruyendo sobre bases 

populares esta universalidad de sentir y de ver. Esto se ha realizado en 

el ámbito de la sociedad de masas, donde todo un sistema de valores, a 

su modo bastante estable y universal, se ha ido concretando, a través 

de una mitopoética […] (1984, p. 252)

Cuando hablamos de cultura pop también abrazamos la noción de 

“cultura mediática” que es más propicia a nuestro tiempo y a este ensayo que 

deambula el sendero de la estética:

La cultura mediática fomenta la estetización general de la vida. Es éste 

un proceso que, en las últimas décadas, muy singularmente desde la 

eclosión de la llamada postmodernidad y sus fenómenos anejos, se ha 

revelado poderoso e imparable. Por estetización cabe entender lo 

siguiente: diversos y cruciales órdenes de la vida social —las 

costumbres, la política, la información, la publicidad, la economía, las 

relaciones públicas, la atención al cuerpo, la sexualidad, la guerra, la 

violencia, la enseñanza, los grandes acontecimientos— se desarrollan 

de manera creciente primando la importancia de las sensaciones 

(aísthesis), de las apariencias sensibles consideradas per se: importan 

casi en exclusiva la figura, el destello, la limpidez del contorno, la puesta 

en escena, el fuego fatuo, el vano fulgor. (Chillón, 2000, pp. 131-132)

También estaría implicada la “iconósfera” que, según 

Designa a un ecosistema cultural formado por los mensajes icónicos 

audiovisuales que envuelven al ser humano, basado en interacciones 

dinámicas entre los diferentes medios de comunicación y entre éstos y sus 

audiencias” (1996, p. 183).

Nos referiremos a esa cultura pop que no es exclusiva de las clases 

populares, y que siendo hija de la modernidad encuentra su plenitud en la

Román Gubern, 

“



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |131

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

 vorágine posmoderna, aumentada por las redes sociales y la entronización de 

la imagen como el nutriente fundamental de una civilización parada, 

haciéndose la inocente, al borde del umbral de los umbrales.

El lugar de enunciación

Este ensayo se escribe desde la frontera colombo-venezolana, 

hablamos desde un contexto latinoamericano, históricamente convulso en lo 

político y en lo económico. Desde una Venezuela que siendo uno de los países 

más ricos en petróleo y en recursos renovables y no renovables de la región no 

logra la prosperidad popular, pero si encuba y engendra élites. Es un país, que 

al igual que muchos otros países latinoamericanos, no logró digerir o instaurar 

la modernidad, la cual se quedó a medio camino, sin embargo, no es así con la 

posmodernidad que parece florecer en latinoamericana con una naturalidad 

pasmosa, como si ese desanclar y esa paradójica forma de vivir le fueran 

inmanentes. Este ensayo se escribe desde una mirada personal asumiendo 

con desenfado la voz de una generación, en ese sentido es un ejercicio donde 

se rememora el pasado y se invoca el futuro de manera especulativa para 

tratar de digerir mejor el presente. 

Los casos analizados y los ejemplos son para la generación en cuestión 

elementos foráneos, que lograron posicionarse en el contexto latinoamericano 

gracias a la globalización y a la cultura pop. Aquella androginia de estética 

inocente (en apariencia) terminó por ser iniciática, fue digerida y dejó su 

impronta en una sociedad machista hija de la violencia de la colonización (los 

hijos de la malinche como diría Octavio Paz), hablamos desde una sociedad 

mestiza (lo cual ya implica cierta androginia), desde un pueblo para el cual la 

identidad es una búsqueda constante e irresoluble y un estigma que no deja de 

sangrar, lo cual también le facilita el camino al andrógino ciberpop.

Mi generación 

En este ensayo nos referiremos a “mi generación” como aquella que 

atestiguó y vivenció el cambio de lo analógico a lo digital en todos los ámbitos 

de la esfera pública. Signados por este cambio de paradigma consideramos a 

las personas nacidas en los 60, 70 y 80 del S. XX (quizá principios de los 90), 

que si bien es un espectro amplio en el que caben varias generaciones, estas 

tienen en común la experiencia del traslado hacia la digitalización y el recuerdo 

vivido de lo analógico. Esa digitalización supone o impica en sí misma un



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |132

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

acercamiento a la androginia del ciberpop y evidencia el debilitamiento o 

desmoronamiento de esa frontera del género binario.

El cambio como pan nuestro de cada día

Para que surgiera el andrógino-ciberpop era necesario un contexto 

sociocultural signado por el cambio. Mi generación vio caer el muro de Berlín 

en 1989, atestiguó la disolución de la Unión Soviética en 1991, vivió las 

dictaduras latinoamericanas y la injerencia imperial entre otros cambios 

importantes del convulso paisaje geopolítico de fin de milenio. Supimos de la 

fotografía con rollos y revelado y vimos venir las cámaras digitales, dejamos de 

usar las máquinas de escribir y asumimos los teclados, dejamos de comprar y 

escuchar música en vinilos y nos cambiamos a los CD´s. Asistimos al 

nacimiento de internet, pasamos de escribir cartas en papel a usar email. 

Adoptamos con indolencia la telefonía celular o móvil y nos hicimos adictos a 

ella, cambiamos la intimidad y privacidad del hogar por lo público gracias a 

nuestra afición por las redes sociales, incluso podemos considerarnos los 

tejedores de esas redes sociales. Experimentamos la globalización y sentimos 

como esta socavaba las identidades mínimas, las otredades. Mi generación 

abandonó la noción de Bellas Artes para abrazar y mercadear 

transvanguardias hiperconceptuales. Asumimos el pop como música global e 

hicimos del mercado el monstruo panóptico capaz de devorar y convertir en 

mercancía toda intentona “contracultural” o “antisistema”. 

Participamos de la instauración y consolidación de la explotación 

capitalista en forma de maquilas. Buscando la felicidad en lo material fuimos 

consumidos por el consumismo y bajo la bandera del progreso económico 

mercantilizamos la vida. Construimos una realidad paralela; la realidad virtual 

e hicimos de la ciencia una ficción. Aceptamos con gusto que nuestra 

corporalidad fuese atravesada por todo esto y cuestionamos su “naturaleza” 

avanzando a ciegas hacia el ciborg. 

Y es que nuestro miedo a la muerte nos sigue afianzando en sueños de 

eternidad, así pues, en medio del álgido debate que vienen planteando las 

filosofías de género, no es muy arriesgado decir que estamos en los albores de 

una humanidad andrógina, enganchada a lo digital y por ende mutando a 

ciborg, la cual sigue sin desprenderse de todas las banalidades generadas por 

el consumismo y el mainstream lo que la hace muy pop. Así podemos 

especular o avizorar el advenimiento del andrógino-ciberpop como paradigma 

futuro.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |133

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

Podemos recordar de niños estar viendo Mazinger Z en la TV de la sala, 

esta serie animada fue transmitida a partir de 1980 por Venevisión de lunes a 

viernes a las 6:00 pm. Aquella animación ochentera fue una creación del 

dibujante y guionista japonés Gō Nagai. Mi generación se fascinó con esta serie 

de ciencia ficción porque el planteamiento de un hombre que se volvía 

superpoderoso acoplándose a un robot resultaba muy seductor (de alguna 

manera un ciborg), además la serie tenía un robot femenino cuyas tetas se 

disparaban a manera de misiles, otro planteamiento igualmente creativo y 

fascinante, sin embargo, nunca nos cuestionamos por qué los robots debían 

tener sexo, nos pareció “natural”. También estaba el Duque Gorgón (híbrido 

mitad centurión romano y mitad tigre) y el Conde Decapitado (quien tiene su 

cabeza orgánica separada del cuerpo que es electromecánico). Pero el 

personaje más intrigante de la serie era, sin duda, el villano odioso y molesto 

llamado Barón Ashler. 

Este personaje, mitad hombre mitad mujer, vestía túnica de sacerdote, 

lo cual le confería cierto halo de sacralidad o misticismo. Por más extraño o 

irreal que nos pareciera el Barón Ashler resulta asombroso saber que tiene su 

equivalente en la naturaleza, pues claramente se trata de un ginandromorfo 
3bilateral , que son seres vivos poseedores de una mitad masculina y la otra 

femenina perfectamente diferenciadas y operativas. 

3. El ginandromorfismo bilateral se ha registrado en varios animales, aunque aún no en 
mamíferos. Uno de los casos más conocidos es el pollo del doctor H. E. Schaef, el cual 
intentaba montar gallinas, pero también ponía huevos. Los ginandromorfos se diferencian de 
los hermafroditas (persona con genitales funcionales femeninos y masculinos) porque están 
divididos por todo su cuerpo con una clara frontera que divide el lado macho del hembra.

“Barón Ashler”

Fotograma de:

Mazinger Z 

Toei Animation, 1986.

Andróginos avistados en la sala de la casa



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |134

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

Resumiendo; al Barón Ashler (el andrógino) le dieron el papel del malo, 

era la persona a la que había que odiar. Curiosamente ese andrógino era un 

artista, un músico capaz de tocar la “Tocata y fuga en re menor” de Bach en un 

órgano de tubos (capítulo 19 de la serie), además cuando hablaba se oían dos 

voces superpuestas, la de hombre y la de mujer. Este andrógino caló en el 

imaginario de mi generación y se le recuerda sin odio y sin amor, pero no sin 

fascinación. Incluso muchos sentimos pesar por su muerte en el capítulo 78, la 

cual se produjo a consecuencia de un ataque suicida, lo que muchos 

interpretamos como una muerte digna y heroica. 

Luego vino más androginia través de los dibujos animados japoneses, y 

es que a la cita con el televisor de la sala no se podía faltar, solo se veían tres 

canales, no había internet, si te perdías un capítulo era para siempre. A 

mediados de los 80 mi generación se sentó a ver Los caballeros del zodíaco 

una constelación de héroes muy glamorosos. Los personajes Shun de 

Andrómeda y Misty de Lagarto realmente parecían mujeres, tanto en el físico 

como en sus movimientos, eran héroes afeminados, y no solo eran estos dos 

personajes, toda la serie destilaba androginia. Esta era una androginia 

profunda porque estaba ligada con el cosmos (las constelaciones), con la 

Tierra (los metales) y con el destino (el zodiaco), así que un halo mítico no le 

faltaba.

Misty de Lagarto,

personaje de la serie

Los caballeros

del Zodíaco

de Masami Kurumada.

Llevada al anime por

Toei Animation. 

Transmitida de

1986 a 1989.

Con el paso de los años y a la luz de las filosofías de género se han 

vuelto a revisar estas obras y se ha dicho que tenían un componente 

homoerótico, aunque este término no estaba en los diccionarios de la época.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |135

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

 La pregunta que mi generación se hace en el presente es ¿cuál era la 

intencionalidad de esos dibujos infantiles al introducir la androginia de forma 

tan deliberada? ¿Acaso esa androginia responde al espíritu de la modernidad 

que anhelante de un futuro pleno pensó en el andrógino como modelo de 

plenitud? En cualquier caso, es bastante obvio que sí sirvió para impulsar la 

diversidad de género y el desenfado que se vive hoy en día en ese sentido. 

Algo que también llama la atención es que esta androginia era aplicada a 

personajes masculinos, lo que hoy podríamos interpretar como una estrategia 
4 5

sutil de atacar y deconstruir el androcentrismo  y/o el falocentrismo .

En el liceo a mi generación se la castigaba si no mantenía su cabello 

corto, le estaba terminantemente prohibido usar un arete siendo varón o 

mucho maquillaje si se era hembra, todo ello tratando de prevenir desviaciones 

sexuales (como se le llamaba en esa época) o simplemente para aplacar o 

minimizar la sexualidad, un tema tabú tanto en ámbitos familiares como 

escolares. A mi generación le enseñaron a desconfiar de la práctica sexual más 

que a usar condón y es que presenciamos el surgimiento y emancipación del 

SIDA.

Mi generación aprendió a sentarse durante largas horas frente a la 

computadora a la cual no sentía como una extensión de su cuerpo, aunque 

comenzaba a serlo. Mi generación no reflexionó mucho en lo presente que 

había estado la androginia durante su juventud, por el contrario, aprendió a 

burlarse con desprecio de esa andrógina, pues tal fue la herencia de un 

machismo exacerbado que, si ya de entrada minimizaba a la mujer, al 

andrógino lo execraba. Mi generación fue irradiada por la influencia de una 

globalización de cepa occidental que pretendió uniformizar al mundo entero en 

una cruzada colonialista sin precedentes… quizá lo hizo o le faltó poco. 

Durante estas décadas (60, 70, 80) lo andrógino siempre estuvo a la vuelta de 

la esquina, ya fuera en radio o TV. Lo más popular o comercial generó o 

entronizó la androginia a través de los íconos pop: Michael Jackson, Prince, 

David Bowie o Boy George. Y si se quería ir a “contracorriente” para buscar 

formas menos comerciales se optaba por el heavy metal, una música de la cual

4. El género masculino se presenta a sí mismo como superior y así justifica su posición 
dominante, lo que da lugar al concepto de androcentrismo. El androcentrismo transforma las 
diferencias entre los sexos en palpables desventajas para las mujeres (Sau, 2001, p. 50).

5. Neologismo con origen en la Deconstrucción acuñado por Jacques Derrida (y explicado en 
su texto La farmacia de Platón) utilizado hoy en lingüística y sociología. Hace referencia al 
privilegio de lo masculino en la construcción del significado. Más tarde ha sido utilizado por el 
movimiento feminista para definir la cultura popular que centra toda actividad sexual en el pene 
(si lo hay) o no entender una relación sexual sin este (Fuente: https://rebelionfeminista.org).



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |136

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

se decía era satánica, los padres debían alejar a sus hijos de este influjo que 

atentaba contra las buenas costumbres, la industria sabía que lo prohibido 

seduce, y el heavy metal también fue vendido, a su favor juega que nunca logró 

ser tan masivo, pues era y tal vez sigue siendo el gusto de una minoría. Es así 

que resultaba fácil conseguirse con un nutrido catálogo de bandas 

“irreverentes” que fungían como héroes de una parte de la juventud por ir 

contra lo establecido, por ser disidentes, porque gritaban a todo pulmón sus 

ganas de sexo criticaban a los políticos, a la iglesia, a los convencionalismos. 

Vale subrayar que la mayoría de estos grupos solían estar conformados por 

hombres, los cuales se vestían como drag queens, ejemplo de ello: Judas 

Priest, Mötley Crüe, Twisted Sister y un largo etc. Adoptaron atuendos que 

parecían comprados en sex shops, evidentemente para molestar a los 

sectores conservadores.

1. David Bowie. Foto: Masayoshi Sukita, 1973 / 2. Prince en Versace. Foto: Richard Avedon,

1995 / 3. Michael Jackson. Foto: Annie Leibovitz, Vanity Fair, 1989 / 4. Boy George. Foto: 

Andre Csillag. Durante el set de Karma Chamaleon. 1983.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |137

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

2.- Mötley Crüe. 

Foto: industriamusical.com

1.- Judas Priest.

 Foto: theriffrepeater.com

3. Twisted Sister. 

Foto: www.nytimes.com



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |138

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

Y no todo fueron referentes foráneos, la cultura pop procuró que floreciera la 

androginia en nuestro propio jardín. Las figuras más emblemáticas del pop-

rock latinoamericano también dieron muestras de androginia, obviamente por 

influencia anglosajona, tal es el caso de Caifanes en México y Soda Stereo en 

Argentina en cuyas primeras etapas se veía la influencia de la banda británica 

The Cure, luego encontrarían su propia estética visual y musical. Aquí 

podemos apreciar la tendencia de la cultura pop a uniformizar y generar 

estéticas mainstreams en países equidistantes, lo cual puede ser visto como 
6

un proceso de transculturación . Por suerte en Latinoamérica somos muy de 

hibridar, nuestra resiliencia se vincula con esa capacidad de mezclar los 

influjos foráneos con los vernáculos y ese proceso se asemeja a la 

construcción de un monstruo equiparable al de Frankenstein. La misma cultura 

pop tiene esa cualidad de Frankenstein, de allí que estar hecho de retazos 

facilite la existencia del andrógino ciberpop. 

3. The Cure

Foto: creacuervos.com

6. “La transculturación es un fenómeno dialéctico que se produce cuando entran en contacto 
prolongado dos o varios grupos humanos con culturas diferentes. En ambas se opera un 
proceso de abandono, perdida o desarraigo de la cultura propia, pero no de la totalidad de 
dicha cultura, sino que se niega algunos de sus elementos, en tanto se conservan o afirman 
otros, en ambos se realiza un proceso de mutua adaptación, de sincretismo, de aquellos 
elementos conservados, afirmados dialécticamente, con lo cual se logra una nueva realidad 
cultural. Es decir, se produce un salto cualitativo cuyo resultado es una nueva realidad”. 
(Noblet, en línea).

1. Caifanes

 Foto: marvin.com.mx

2. Soda Stereo

Foto: https://tn.com.ar

3



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |139

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

Toda esta estética andrógina estuvo ahí para mi generación a manera 

de influjo. En algún lugar del subconsciente se instaló, aunque vale suponer 

que siempre estuvo allí y que su efervescencia fue solo un afloramiento, lo cual 
7

es factible si suscribimos la noción de inconsciente colectivo  de Carl Gustav 

Jung: “

o la de “memoria colectiva” de Maurice 

Halbwachs según la cual: 

La memoria colectiva insiste en asegurar la permanencia del tiempo y la 

homogeneidad de la vida, como en un intento por mostrar que el pasado 

permanece, que nada ha cambiado dentro del grupo y, por ende, junto 

con el pasado, la identidad de ese grupo también permanece, así como 

sus proyectos (Aguilar. 2002, p. 2).

Entonces cabe preguntarse, si asumimos al andrógino como un 

antepasado mítico o primordial, ya que figura en la mitología de distintos 

pueblos: ¿es la androginia un proyecto colectivo, que ha ido emergiendo a lo 

largo de los siglos desde lo profundo de nuestra memoria o inconsciente 

colectivo, para eclosionar en esta posmodernidad donde impera el 

vaciamiento de sentido y en la que gracias al desarrollo tecnológico y la 

emergencia ecológica pudiésemos verlo como una salida evolutiva hacia el 
8ciborg o el “hombre postorgánico”?

Y si se era más antisistema, si odiar a la sociedad y sus normas era lo 

apetecido, y políticamente se simpatizaba con postulados anarquistas, se 

podía optar por el punk cuya estética hiriente y explícitamente agresiva, 

repleta de pinchos, parches, cadenas y cabezas medio rapadas igualmente 

exponía una androginia, ya que un cuerpo que se viste de espinas buscando el

En sus primeras obras Jung dijo que el inconsciente colectivo estaba 

conformado por «imágenes primordiales» que provenían de la historia pasada 

de la humanidad”(Alonso, 2004. p.60), 

7. Jung refiriéndose al inconsciente colectivo: 

8. Esta noción es tomada del libro homónimo de Paula Sibilia. Ella plantea que el hombre 
postorgánico sería el resultado de la tecnociencia actual, la cual además de mejorar la 
condición de vida de la humanidad, busca la dominación de su naturaleza, pretende 
reprogramar el código genético con el fin de corregir sus “fallas” y así trascender la condición 
biológica, lo cual implica la digitalización de la vida o el nacimiento de un ser informático, en lo 
que sería una evolución postbiológica. Se trata de un ser consumista que busca superar sus 
limitaciones naturales pues no soporta la obsolescencia de su cuerpo, por lo cual apuesta su 
futuro a la tecnociencia. 

Parece evidente que viven y funcionan en las 
capas más profundas de lo inconsciente, a saber, en la capa profunda filogenética que yo he 
designado con el nombre de inconsciente colectivo. Esa localización explica mucho de su 
carácter extraño: ellos sacan a la consciencia efímera una vida psíquica desconocida que 
pertenece a un pasado lejano. Es el espíritu de nuestros desconocidos ancestros, su modo de 
pensar y de sentir, su modo de vivir la vida y el mundo, los dioses y los hombres. El hecho de 
que existan esas capas arcaicas es probablemente la raíz de la creencia en reencarnaciones y 
en recuerdos de «existencias anteriores»



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |140

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

choque y el desagrado, de alguna manera se muestra asexuado y pone por 

delante una postura política, una exigencia de libertad que dice claramente que 

con mi cuerpo hago lo que se me antoje. Este espíritu no escapa a las poses, a 

la banalización, al mercado y al consumo. Pues tal estética que suscribía el 

“hágalo usted mismo” fue abordada por la industria del fashions y vendida en 

boutiques.

Rebellion Festival

2019

Fotografía:

Karina Rockelli

El andrógino-ciberpop es el hijo adoptivo predilecto de la 

posmodernidad. Y se puede decir que aflora con más profusión en lugares 

donde hay mayor incidencia de los mass media (de preferencia centros 

urbanos).  Es un ser fronterizo de naturaleza fluctuante que no camina hacia 

una consolidación identitaria sino hacia la mayor debilidad identitaria posible. 

El andrógino-ciberpop tiene al cambio por bandera y su país es todos los 

países lo cual no equivale a decir un solo y único país. 

El andrógino-ciberpop es aquel que tiene por cultura un pastiche de 

todas las culturas mezcladas y remezcladas. El andrógino-ciberpop es un ser 

pornográfico que, contrario al andrógino mítico que tendía a la indiferenciación 

sexual, tiende a la hipersexualidad, porque quiere divertirse, le gusta el show, 

es un performer. Sus ansias de diversión le han llevado a sexualizar al ciborg,

¿Quién es el andrógino-ciberpop?



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |141

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

por eso hay androides y ginoides como aparatos sexuales. El andrógino-

ciberpop ha puesto a la ciencia y a la tecnología al servicio de la 

hipersexualidad, evidencia de ello es la popularización de la cirugía estética y 

la normalización de los implantes.

El andrógino-ciberpop supone un cuerpo orgánico integrado a 

componentes tecnológicos o cibernéticos, eso desde hace años dejó de ser 

materia de ficción especulativa, resulta que acontece y somos parte de ello, el 

ejemplo más claro es nuestra dependencia de la telefonía celular o móvil, la 

cual está más integrada a nuestro cuerpo de lo que suponemos, ya que 

funciona como una prótesis muy sofisticada que puede ser intercambiable y 

reemplazada, gracias al mercado, por versiones mejoradas, este reemplazo 

no supone una cirugía, está exenta de dolor. Y decimos prótesis porque es una 

extensión de nuestro cuerpo, una parte nuestra que nos permite interactuar 

con los otros, a través de redes que nos posicionan en el mundo, incluso nos da 

acceso al goce sexual y a conseguir pareja, es un órgano cuasi vital sin el que 

muchos, hoy por hoy, no podrían vivir. En ese sentido es parte de nuestro 

cuerpo, lo cual nos convierte en ciborgs.

Janine / Imagen tomada de: https://miki3dx.com

El desarrollo tecnológico de la prótesis, no en 

tanto suplemento artificial, sino, en su enorme similitud a 

la humanidad o “naturalidad”, cuestiona la posibilidad de 

la estricta frontera natural/artificial, imposibilitando 

trazar límites precisos y nítidos entre el “cuerpo” y la 

“máquina” (Mines, 2013, en línea).

género

Este ser ciborg está instaurado en nuestro 

presente y en un futuro a corto plazo solo veremos su 

entronización.

Al momento de escribir este ensayo se 

mencionan 37 etiquetas de  (según la red social 

Tinder) y hemos de suponer que serán muchas más 

pese a la oposición de los sectores conservadores que 

las niegan como quien niega a un hijo. De esa diversidad 

en profusión se alimenta el andrógino-ciberpop, que no 

es más que la normalización de una otredad (lo cual es 

una paradoja) instalada en la cotidianidad haciendo de 

nuestra sociedad una selva amazónica que no se nutre 

de rayos solares sino de gigas o teras de información.

El andrógino- ciberpop se viste de pixeles y se 

construye así mism@ para exhibirse públicamente en el

 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |142

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

entramado mediático donde se siente como pez en el agua. El andrógino-

ciberpop se diferencia del andrógino mítico porque aquel era un ser completo y 

pleno mientras este es un ser escindido y ansioso, con tendencia a la 

bipolaridad, pues es uno en lo mediático y otro en la realidad física, ambas 

partes no suelen ser cónsonas. 

El andrógino-ciberpop no sueña con el viejo edén, su tránsito es hacia la 

virtualización, su plenitud supone alcanzar el ser informático total, para vivir en 

el mundo digital, alcanzando así la tan anhelada inmortalidad, en un lugar sin 

límites, donde todo es posible, donde él pueda ser Dios.

Conclusiones inconclusas...

Vemos como las estéticas pop o masivas, ligadas a la industria de la 

moda y el entretenimiento vienen promoviendo lo andrógino desde la década 

del 60, pasando por los 70 y con mucha contundencia en los 80. 

Lo andrógino es la frontera entre las nociones de hombre y mujer, y 

como toda frontera es fluctuante y genera otredades que tendemos a exiliar, 

estas permanecen atrapadas en nuestro interior, lo cual equivale a: un 

extranjero en su país de origen.

Llama la atención que la emergencia del andrógino-ciberpop recorriera 

el camino desde el underground y movidas contraculturales para luego aliarse 

con los mass media y el mainstream catapultándose a las masas en forma de 

ídolos o íconos pop.

El andrógino-ciberpop irrumpe en esta posmodernidad con apoyo de la 

tecnología. Tanto su camino como su futura entronización dependen 

fundamentalmente de esta tecnosociedad de la digitalización. El mundo digital 

funciona como puente facilitando el tránsito humano hacia lo ciborg y en ese 

mundo la sexualidad binaria se diluye, o más bien se ramifica, diversificándose 

hasta donde la imaginación lo permita. En tal sentido podríamos estar ante el 

nacimiento de un homo distinto al homo-sapiens, quizá un homo-tecno, o un 

homo-data, o un ciber-homo, o quizá debamos ir prescindiendo del termino 

homo.

En tal sentido hemos de subrayar una diferencia entre el andrógino 

mítico que era una unidad y suponía un ser completo y pleno, el cual en su 

soberbia se atrevió a desafiar a los dioses este se diferencia del andrógino-

ciberpop porque si bien ambos desafían a Dios (sea cual sea la concepción 

que se tenga de este) queriendo ser su propio demiurgo, el andrógino-ciberpop 

no apunta hacia la unidad, su apuesta es por lo plural, por lo diverso. No es la



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |143

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

 unión entre hombre y mujer que supone el logro de la máxima plenitud sino 

todo lo contrario, este nuevo andrógino ansía la exploración de múltiples 

identidades, no quiere unir el binario quiere fragmentarlo, desea explotar el 

género en mil pedazos para lograr un mundo que fue muchas veces imaginado 

por la ciencia ficción, en el que lo diverso, la multiespecie, lo mutante, lo 

monstruoso, el extranjero y la otredad son parte de una misma raza: la de los 

seres vivos. Pero esta especie de ideal arrastra consigo una paradoja siempre 

presente cuando hablamos de incorporar otredades, ya que si la otredad se 

incorpora deja de existir como otredad. 

Aquí valdría la pena traer a colación la diferencia entre andrógino y 

hemafrodita. Por su procedencia mítica y religiosa, el andrógino 

funciona como origen o como ideal, pero nunca está aquí, ahora, 

presente, nunca se encarna, se mantiene al nivel abstracto, es 

evanescente a la mirada. Y es que, si encarnara en un mundo relativo, 

tendría necesariamente que dividirse en sus dos sexos, hacer mitosis 

de género y mostrarse separado, y entonces ya no sería andrógino. En 

cambio, el hermafrodita sí tiene cuerpo, y, al tenerlo, se torna monstruo 

y, por tanto, sujeto de vigilancia y restricción […]. Mientras el andrógino 

se vincula con lo místico, el hermafrodita es mundano y secular. 

Mientras que uno sugiere, el otro muestra. (Chaves. 2013, pp.124-125).

El Andrógino-ciberpop en nada busca parecerse al andrógino mítico del 

que nos habla Jean Libis:

El mito del andrógino, es el signo de que la realidad vivida por el hombre 

no le conviene, que no es a la medida de su ser. Tras él se perfila 

también algo que se asemeja a una renuncia a la vida: el andrógino es el 

grado cero del deseo, la realización del principio del nirvana. Por eso el 

pensamiento del andrógino nos lleva por etapas hacia el pensamiento 

de la muerte (Libis. 2001, p. 200)

 Este nuevo andrógino encarna el caos de la posmodernidad. Es 

invasivo y trasgresor, no se anda con tapujos y grita su existencia al viento, a 

los medios. Se ha construido una realidad virtual para no vivir a la sombra de la 

realidad real. El andrógino-ciberpop reclama un mundo desprejuiciado, es todo 

deseo y quiere divertirse, no le interesa la ardua búsqueda de una 

espiritualidad o algo como el nirvana, sueña con la inmortalidad anhelando la 

muerte de la muerte. El andrógino-ciberpop es quien va atravesando el umbral 

de nuestro tiempo.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |144

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

Referencias

Aguilar, Miguel Ángel (2002). Fragmentos de La Memoria Colectiva, Maurice 

Halbwachs. Athenea Digital. Nº 2. 

Alonso, Juan Carlos (2004). La Psicología Analítica de Jung y sus aportes a 

la psicoterapia. Universitas Psychologica, vol. 3, núm. 1, enero-junio, 

2004, pp. 55-70 Pontificia Universidad Javeriana. Bogotá, Colombia.

Chaves, José Ricardo (2013). De andróginos y ginandros. Pp. 124-125. 

Debate Feminista. Vol. 47 (2013): Intersexualidad. Universidad 

Nacional Autónoma de México, Programa Universitario de Estudios 

de Género.

Chillón, Albert (2000). La urdimbre mitopoética de la cultura mediática. 

Anàlisi 24. Barcelona, España.

Eco, Umberto (1984). Apocalípticos e integrados. Editorial Lumen. España.

Gubern, Román (1996). Primeros tiempos del cinematógrafo en España. 

Universidad de Oviedo.

Horkheimer, Max y Adorno, Theodor (1988). Dialéctica del iluminismo. 

Sudamericana, Buenos Aires, Argentina.

Jung, Carl Gustav (2010). Obra completa de Carl Gustav Jung. Volumen 

9/1: Los arquetipos y lo inconsciente colectivo. 10. Consciencia, 

inconsciente e individuación (1939). Traducción Carmen Gauger. 

Madrid: Editorial Trotta. pp. 268-268

Libis, Jean (2001). El mito del andrógino. Ediciones Siruela, España.

Mines Cuenya, Ana (2013). ¿Tod@s somos cyborgs? El cuerpo y los límites 

de la naturaleza y la cultura desde una perspectiva feminista. X 

Jornadas de Sociología. Facultad de Ciencias Sociales, Universidad 

de Buenos Aires, Argentina. Consultado en: 

https://cdsa.aacademica.org/000-038/406.pdf

Noblet, Vivian (2018). La transculturación como clave para la comprensión 

de los fenómenos históricos- sociales, Revista Caribeña de Ciencias 

Sociales (diciembre 2018). Consultado en:

https://www.eumed.net/rev/caribe/2018/12/transculturacion-

fenomenos-historicos.html



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.127-145 2244-8667               |145

Osvaldo Barreto Pérez / El andrógino-ciberpop

Sau, Victoria (2001). Diccionario ideológico feminista. Vol. II. Icaria Editorial S. 

A. Barcelona, España.

Sibilia, Paula (2006). El Hombre postorgánico, Cuerpo, subjetividad y 

tecnologías digitales. Fondo de Cultura Económica. Argentina.

Sloterdijk, Peter (2006). El hombre operable: Notas sobre el estado ético de la 

tecnología génica. Revista Observaciones Filosóficas. Consultado en: 

www.observacionesfilosoficas.net/download/hombreoperable.pdf

Steven Carson / Futanari / imagen tomada de: http://fapreactor.com



Resumen: Ensayo sobre el amor y lo sagrado, alrededor del mito del andrógino como 

expresión de unicidad y plenitud. Reflexiones sobre la persistencia del fenómeno del 

enamoramiento en la actualidad, aun variando sus formas, como expresión de un arquetipo, 

la antigua búsqueda de negación de todo límite y separación.

Palabras claves: Mito; amor; andrógino.

Abstract:Essay on love and the sacred, where the andorgynus myth is an expression of 

unity and wholeness. Reflections on the persistence of love today, even with changes in its 

presentations, as manifestations of an Archetype, the ancient search for a negation of 

separation and limits. 

Keywords: Myth; love; androgynous.

1. Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 

Celebrado los días 17 al 19 de agosto del 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=1bhgJ4MFB9U
2. Psicóloga (UCV), Maestría en Literatura Latinoamericana y del Caribe (ULA), Directora de la Fundación 

Cultural Bordes. Psicoterapeuta.  ORCID: https://orcird.org 0009-0007-8498-0702. 

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.146-155 2244-8667               |146

Recibido: 30-06-2023
Aceptado: 18-08-2023  

2 Fania Castillo
Universidad de Los Andes, Venezuela

Fundación Cultural Bordes
fundacion@bordes.com.ve

The myth of love

Louis Jean François Lagrenée / Cupido y Psique / 1767 / óleo sobre tela / 55 x 71 cm

1El mito del amor  



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.146-155 2244-8667               |147

Fania Castillo / El mito del amor

En estos tiempos, decir “el mito”, en singular, es arriesgado. Si hay algo 

que caracteriza a lo que algunos llaman postmodernidad, es la conciencia de 

la multiplicidad de discursos. Hay tantas historias como relatores, y en las 

culturas predomina el cambio constante, las migraciones y mestizajes, 

sincretismos e hibridaciones. 

Después de todo, hay distintas concepciones de la pareja y las 

relaciones. La asociación del matrimonio con el amor es bastante reciente en 

la historia del acontecer humano, según los relatores de Occidente, quienes lo 

consideran una herencia del Romanticismo (Rougemont, 1979). Aunque se 

encuentren registros de rituales de casamiento desde hace más de cuatro mil 

años, en la mayoría de culturas las evidencias apuntan a una funcionalidad 

socio-política y económica de estos nexos cada vez más normados. 

Sin embargo, las evidencias de una tendencia a formar parejas en 

distintos lugares del planeta entre los primeros homínidos, al menos desde el 

Neolítico, así como la presencia de relatos míticos sobre el amor y la 

sexualidad en todas las culturas de las cuales se tiene conocimiento, tantos 

como los mitos sobre la muerte y el origen, son suficientes para concluir que el 

amor es uno de los grandes temas humanos, de interés para académicos, 

artistas y humanistas. La media naranja, alma gemela, príncipe azul o mujer 

ideal. Mi “costilla”. Ese ser único, creado especialmente para mí.

Es curioso que, en este mundo profano, donde se han derrumbado 

tantos ídolos y se aplauden las críticas y burlas a templos, banderas, héroes y 

otros símbolos, siga vivo este mito. Con sus detractores, por supuesto. Pero 

aún con el desprestigio del matrimonio, eclesiástico o civil, convertido para 

muchos en trámite burocrático o exhibición de impostura social, parece que 

seguimos soñando con ese Otro que se complemente perfectamente 

conmigo, destinado a cumplir un papel significativo en mi vida.

La noción de amor es mítica y pertenece al ámbito de lo sagrado, 

proponemos acá, sin entrar en el terreno de un debate sobre verdades o 

mentiras. La equivalencia de la palabra mito con ficción o cuento fabulado es 

una construcción social, usada para elevar la palabra “científico” a la categoría 

de exacto y cierto, otra forma de “verdad”.

Según Mircea Eliade (1998), entre otros estudiosos de estas 

cuestiones, lo sagrado tiene que ver con la heterogeneidad del mundo. Una 

diferencia notoria entre sagrado y profano es la diferencia entre Caos y 

Cosmos. Entre uniformidad y distinción. Dotamos de sentido el universo, es 

decir, lo sacralizamos. Cuando decimos: este es mi hogar, aquí el templo, allá 

la plaza y el teatro.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.146-155 2244-8667               |148

Siguiendo este flujo de ideas, para el profano cualquier pedazo de 

tierra, cualquier cama, cualquier hombre y cualquier mujer dan lo mismo y son 

intercambiables. La idea de convivir y tener relaciones sexuales con una sola 

persona por mucho tiempo es contradictoria con la dinámica del deseo: 

fluctuante, movible, que se alimenta de la falta, del misterio. La proyección de 

fantasías que hacemos sobre el Otro para construir un enamoramiento, tiende 

inevitablemente a caer en desilusión cuando entramos en contacto con sus 

miserias y mediocridades cotidianas.

Y, sin embargo, seguimos buscando. Anhelamos a ese Otro que nos 

complemente y construimos hogar, proyectos, alrededor de la pareja. No me 

atrevo a emitir juicios sobre esta tendencia. Ni a favor ni en contra. Pero la 

reflexión es pertinente. En una época de pérdida de sentido, de ironía y 

desilusiones, donde reinan el escepticismo y el sarcasmo, el amor parece un 

mito aún vigente.

¿O quizá estamos viviendo sus últimos estertores? Un intelectual 

polaco residenciado hace muchos años en Inglaterra, Zygmunt Bauman, se 

sorprende de cómo aquellas fotos familiares tradicionales junto al caballo y el 

perro, animales nobles que se veían envejecer junto al niño que va creciendo 

en el álbum (al menos es la imagen literaria que algunos manejamos de los 

ingleses), en esta época son inexistentes. Los niños van cambiando de 

mascota como de video juego, según los vaivenes de la moda. Este y otros 

ejemplos los usa en su libro Amor Líquido (2005), donde discurre en torno a la 

fugacidad de las relaciones contemporáneas.

Quizá sea el destino de Occidente la desacralización absoluta, la 

pérdida de la intimidad y del amor; y como occidentales de segunda nos va 

llegando más lento, al igual que tantas gracias de la Modernidad. Lento o 

transfigurado y mestizo, emparentado con las nociones de amor o relación 

americanas y africanas, así como ha ocurrido con los dioses, la comida y el 

idioma.

Pero no parece tanto haber disminuido la propensión a buscar el amor, 

como aumentado la conciencia de fragilidad de los vínculos, agregando a la 

intensidad del problema la propuesta de evadir compromisos duraderos y 

preferir relaciones “libres”, sin decendencia ni comunión de patrimonios. Estas 

variaciones no han salvado a las parejas (o tríos, o cualquier forma de 

asociación amorosa) de la corte de demonios de Eros. Aparecen, en cambio, 

críticas a la puerilidad de ciertas formas de cortejo y celebración sentimental, a 

las tarjetas, flores, chocolates y sus campañas de mercadeo. Aunque pululan 

tatuajes y otras sustituciones equivalentes, incluso la vuelta a rituales 

“paganos” de pueblos casi olvidados, en la ilusión de recuperar la perdida 

Fania Castillo / El mito del amor



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.146-155 2244-8667               |149

Fania Castillo / El mito del amor

autenticidad en el pasado. Abundan señalamientos a la institución del 

matrimonio como contrato con más sentido económico y patrimonial que 

romántico. Pero la mayoría aún mantiene algún tipo de relación de sentido con 

estas figuras, aunque puedan haber variado las formas.

En la escucha psicoterapéutica, así como en los públicos 

confesionarios actuales de las redes sociales, seguimos encontrando viejas 

pasiones, antiguos temas. Fidelidad, virginidad, posesión, traición, celos, 

promiscuidad, compromiso, ilusión, eternidad, hogar, matrimonio, amantes 

secretos… Pareciera, no hay que ser categórico en estos asuntos, que el mito 

del amor pervive aún. Que es una tendencia si no humana, al menos de 

nuestra cultura, sacralizar las relaciones y establecer distinciones. Entre esa 

mujer y las demás. O aquel hombre que no olvido.

Y no se trata de distinciones fundamentadas en la lógica, ni estética ni 

económica. Esas palabras garabateadas en un cuaderno de liceo que nunca 

desecharé, aquel primer beso, este árbol donde marcamos nuestras iniciales, 

nuestra música y ese modo de compartir el desayuno los domingos. El viejo 

mito del amor parece sobrevivir aún, como manifestación de lo sagrado entre 

nosotros.

Los valores contemporáneos exigen el cuestionamiento de las 

creencias, por lo cual nos resulta naturalmente sospechosa la inclinación 

masiva a seguir buscando el amor como respuesta a la insatisfacción que 

parece condición esencial de la existencia. Más aún cuando sabemos que se 

trata de una cura temporal, condenada a la desilusión. Las decepciones y 

traiciones no parecen tener un efecto sobre la insistencia de esta búsqueda. Al 

contrario, señalan algunos estudiosos, como Aldo Carotenuto (2001), desde la 

psicología arquetipal, la traición es inherente y esencial al mito del amor, parte 

de su ciclo eterno. La proyección de fantasías y expectativas es esencial al 

enamoramiento, tan inevitable como la caída de los velos. La ruptura del 

hechizo puede resultar en la separación o en la construcción de un vínculo 

distinto con el otro, ya desprovistos ambos de sus máscaras y dispuestos a una 

relación más consciente, no exenta de dolor.

Octavio Paz, aunque pertenece al canon literario del siglo pasado, sigue 

vigente en sus investigaciones y lecturas sobre sexualidad, erotismo y amor 

(La llama doble, 1993), donde pretende demostrar que existe en todas las 

culturas una inclinación natural a la atracción y unión con un otro, que genera 

sensaciones y emociones trascendentales, quien se vuelve único entre la 

vastedad de seres que nos son prójimo, y de quien anhelamos y muchas veces 

exigimos atención exclusiva.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.146-155 2244-8667               |150

Fania Castillo / El mito del amor

Este autor estudia detenidamente el fenómeno amoroso, asociado y a la 

vez diferenciable de la sexualidad como raíz y del erotismo, cualidad 

específicamente humana que involucra a la imaginación y representa una 

trasgresión del instinto en la expresión de sus infinitas posibilidades, que se 

deslastran de la finalidad reproductiva y pueden prescindir hasta de la cópula, 

pues se trata de la dimensión del deseo y el placer, originada en el sexo, pero 

no limitada a éste. 

El amor, entonces, si seguimos a Paz y a Jean Libis, menos conocido, 

estudioso francés del mito del andrógino (2001), sigue siendo relevante en 

nuestras vidas, y esto no se debe exclusivamente al legado occidental, 

tampoco a las determinaciones biológicas, aunque ambas sean pilares 

fundamentales del fenómeno amoroso tal y como se presenta actualmente, en 

toda su complejidad.

En una lectura cuidadosa de El Banquete y Fedro (Diálogos, 1998), dos 

textos canónicos de referencia para quienes acometen este tipo de ejercicios 

reflexivos, quedan claro que Platón subordina la unión de opuestos o 

complementariedad de la visión de la “media naranja” a una búsqueda 

espiritual de lo superior, de la belleza y la verdad, donde el otro concreto y 

sensible, objeto del amor, es mero receptáculo transitorio. 

Pero se ha popularizado más el mito del andrógino que Platón pone en 

boca de Aristófanes. Esa desazón esencial a la condición humana como una 

especie de maldición impuesta por los dioses para generar conciencia de 

nuestras limitaciones, deviene en la desesperación de un anhelo por restaurar 

la plenitud perdida. No es difícil conectar este relato con el Edén cristiano, en su 

imagen de un tiempo-espacio que no conoce la carencia y, por lo tanto, está 

exento de deseo. 

De allí podemos llegar a una asociación con el único tiempo-espacio 

que en la realidad biológica humana tiene estas mismas características: la vida 

in-útero, donde no existe hambre, frío, ni frustraciones. Con nuestro primer 

amor, la comunicación no hace falta, aunque desde entonces ya la madre 

interpreta signos y se establece una relación, pero ésta se encuentra aún más 

en la fantasía y en el lenguaje del otro que espera y construye un sujeto 

potencial en la imaginación.  

El sujeto que se ha ido prefigurando en un nombre o sexo determinados, 

en el entorno de acogida se irá conformando rápidamente, desde el primer 

instante de falta: la pérdida del hogar líquido originario, del calor materno, y la 

desconexión física del cordón umbilical, primera separación y génesis de la 

subjetividad. La aparición del sujeto entonces está conectada naturalmente a 

la pérdida y el miedo, emoción primaria de todo infante. 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.146-155 2244-8667               |151

Fania Castillo / El mito del amor

Tomará gradualmente conciencia de la diferencia entre sí mismo y el 

mundo, principalmente a través de la necesidad y el deseo: del hambre, el frío y 

el apego. Hay un primer Otro fundamental que calma toda angustia, que 

satisface todas las necesidades, en los mejores casos, aunque será siempre 

insuficiente, quedará siempre un margen de falta, un espacio de vacío, de 

ausencia, un tiempo de espera y frustración, un grado de incomprensión. Un 

límite, por así decirlo, que marcará esa diferencia y en la diferencia definirá los 

bordes del sujeto, que se va constituyendo en la consciencia de esa 

separación. 

¿Puede explicarse el fenómeno amoroso desde esta visión de nuestros 

orígenes biológicos? Schopenhauer es más reductivo aún y considera el amor 

como una trampa biológica, un llamado hacia la reproducción, programado 

genéticamente por la necesidad de mantener viva la especie (1998). Sin 

embargo, esto no explica la diversidad sexual, presente no sólo en la especie 

humana sino en otros animales que también hacen lugar para la búsqueda del 

placer y el afecto, separados del instinto y el imperativo de procrear. 

Cada teoría es una imagen del mundo, y nuestras construcciones 

subjetivas sobre fenómenos tan complejos como el amor solo pueden partir de 

un horizonte de sentido que nos viene dado por nuestra ubicación específica 

en tiempo y espacio, las culturas que nos anteceden y conforman nuestra 

tradición. Una tradición rica, llena de mixturas y contradicciones.

La diversidad de pueblos que han habitado este planeta tienen 

igualmente tradiciones diversas en lo que respecta al amor y la sexualidad, sin 

Jean-Pierre Saint-Ours
La reunión de Cupido y Psique
circa. 1789-1792
óleo sobre panel
35.25 x 40.01 cm



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.146-155 2244-8667               |152

Fania Castillo / El mito del amor

embargo, nos arriesgamos a proponer que, aún con grandes diferencias en lo 

que respecta a ciertos aspectos como los rituales implicados, jerarquías, 

prohibición o no de incestos, poligamia y adulterio, homosexualidad y otros 

temas de gran interés cada uno de ellos y objeto de numerosos estudios 

antropológicos, es innegable su presencia en todas las culturas y todos los 

tiempos desde que existe el ser humano. 

Jean Libis (2001) aporta una revisión invaluable de este fenómeno 

desde la perspectiva del mito del andrógino, partiendo de fuentes míticas, 

filosóficas, literarias y sociológicas para concluir con la psicología profunda en 

que la constancia del andrógino como imagen lleva a la pertinencia de 

considerarle un arquetipo, tal y como lo entiende Jung en su teoría de un 

inconsciente colectivo, el cual es común a toda la especie, aunque cargado de 

contenidos culturales, históricos en cada caso singular, y por lo tanto, en la 

expresión de unicidad que constituye el sujeto.

Mircea Eliade (1994) ya le da una preponderancia crucial, cuando lo 

considera la síntesis reconciliadora de todos los opuestos, en otras palabras, 

prácticamente el símbolo por excelencia de la condición humana, 

caracterizada por la sensación de desgarro y separación, plagado de 

imágenes de tiempos o espacios Dorados, constantemente en pugna con un 

mundo que no funciona según la imagen de su deseo.Pero Libis insiste en no 

olvidar la naturaleza sexual del mito, aunque admitamos su riqueza metafórica. 

Recuerda la conciencia de desnudez como esencial a la Caída del hombre en 

la mitología cristiana y reflexiona sobre la sexualidad como negación del 

andrógino, a la vez que la única forma de búsqueda posible es también 

evidencia de su imposibilidad y fuente de sufrimiento y limitación. 

Podríamos acotar que el deseo sexual no existe durante los primeros 

años de vida, y que nos vamos conformando como sujetos sin haberlo 

conocido. La emergencia de este instinto nos toma a todos de sorpresa y se 

experimenta como una intrusión, casi como el crecimiento de un nuevo órgano 

sensorial o función perceptiva, transformando radicalmente tanto nuestra 

autopercepción corporal como la relación con los otros, en el descubrimiento 

de sensaciones, imágenes y emociones hasta ahora desconocidas. Desde 

luego que hay imágenes preexistentes en el lenguaje, en los dispositivos de la 

cultura, y tenemos preconcepciones sobre el amor, el erotismo y la sexualidad 

mucho antes de vivirlos en carne propia. Pero la experiencia sensorial y 

concreta es siempre un hito fundacional de nuestras vidas, y la insatisfacción 

posterior al primer desengaño puede ser aún peor que la añoranza aún 

inocente de la fantasía original. 

Jean Libis
Francia, 1944

Mircea Eliade
Rumania, 1907 - EE.UU., 1986



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.146-155 2244-8667               |153

Fania Castillo / El mito del amor

Según estos derroteros que hemos tomado, pareciera que el deseo y la 

falta son inherentes al mito del amor, así como la oposición binaria, trátese de 

sexos o géneros distintos o meramente otro humano que es mi par y mi 

contrario, complemento y contradicción, imagen de plenitud y evidencia de mi 

imperfección, de mi propia incapacidad de estar completo. Algunos dirían que 

esta dirección está determinada por la cultura occidental y que, por ejemplo, en 

el taoísmo chino no se trata de dualismo, sino de aspectos armónicos de un 

flujo universal, pues en la naturaleza no puede existir luz sin sombras o 

montañas sin laderas. 

En esta cultura, la más antigua de las civilizaciones vivas aún hoy, no 

hay diferencia entre imagen y concepto o escritura, o entre espíritu y materia 

(Curto, 2000). Sin embargo, es innegable que al menos desde la 

popularización del confucianismo, se trata de una sociedad radicalmente 

patriarcal, donde la mujer ha tenido un rol subalterno. Resulta difícil percibir la 

armonía entre los principios femenino y masculino en sus raíces míticas más 

antiguas, cuando las expresiones concretas más cercanas que tenemos son 

los hombres y mujeres reales y sus roles sociales. Es un tema peliagudo, 

inagotable, que puede cerrarse por diferencias ideológicas o teóricas, visiones 

de mundo que no logran dialogar. Y es que la historia de la humanidad es una 

historia de dominación y violencia, no podemos más que preguntarnos si habrá 

otras formas posibles.

En las más recientes expresiones del feminismo, que ha derivado en 

radicales cuestionamientos del género como construcción social supeditada a 

los poderes político-religiosos, podríamos ver otra expresión del mito del 

andrógino, entendido como negación de la separación y las limitaciones, una 

sacudida de los viejos yugos. El psicoanálisis es un discurso que se construye 

sobre la noción de esta “verdad” de un tiempo y espacio determinados, el 

malestar que genera la cultura al exigir a los sujetos que regulen sus instintos 

de acuerdo con unas formas específicas, que asignan roles de género muy 

cerrados y con numerosas y complicadas regulaciones de la vida sexual, 

especialmente para las mujeres. Ya Marcuse (1981) vio en la apertura hacia la 

relación con la erótica, Eros como expresión de nuestra fuerza vital, una 

necesidad política, en la liberación sexual la posibilidad de una mejor sociedad. 

Desde esta visión revolucionaria y liberadora, las polémicas críticas freudianas 

son apenas reformistas, ya que en última instancia proponen la necesidad de 

adaptación a las exigencias de la cultura, a pesar del malestar que genera, en 

una relación de conciliación, negociadora y lúcida. 

Hoy en día podríamos ver en Judith Butler (2006) o en Donna Haraway 

(1991) las nuevas profetas de una sociedad sin límites, que van pregonando la 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.146-155 2244-8667               |154

Fania Castillo / El mito del amor

sublevación contra las fronteras entre los sexos y las especies. La utopía de un 

mundo que se rija por la cooperación y la simbiosis en lugar de la competencia y 

la selección “natural” herederas del discurso darwiniano. Confieso que mis 

simpatías están con estas autoras y sus propuestas, pero siempre con un resto 

de escepticismo. Soy hija del siglo pasado, del desasosiego y la falta, así como 

la desilusión de muchas propuestas sociales, políticas, religiosas y amorosas 

de restaurar la unidad perdida. Tampoco he visto algo distinto en generaciones 

recientes, si acaso menos propensión a formarse ilusiones de cualquier tipo, 

pues heredan un mundo hiperfragmentado, que no alberga promesas más que 

apocalípticas. 

Sin embargo, solo puedo hablar desde mi lugar y mundo de vida propios. 

En otros mundos, otras vidas, están ocurriendo una y otra vez el encuentro con 

la alteridad, el descubrimiento del deseo, la satisfacción del placer e ilusión de 

completud, la desilusión y la reconstrucción de utopías, el cuestionamiento de 

discursos impuestos y la elaboración de otros discursos para sostenernos y 

narrar los encuentros y desencuentros que inevitablemente caracterizarán el 

camino de toda vida humana. Llámense teorías científicas, propuestas 

filosóficas, manifiestos políticos, misticismo, individuación, alquimia, 

psicoterapia o cartas de amor.

Judith Butler (Cleveland, 1956)                        Donna Haraway (Denver, 1944)



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.146-155 2244-8667               |155

Fania Castillo / El mito del amor

Bibliografía

Bauman, Zygmunt (2005). Amor líquido. Acerca de la fragilidad de los vínculos 

humanos. Madrid: Fondo de Cultura Económica.

Butler, Judith (2006). El género en disputa, feminismo y la subversión de la 

identidad. Barcelona: Paidós.

Carotenuto, Aldo (2001). Amar, traicionar. Casi una apología de la traición. 

Buenos Aires: Paidós. 

Curto, Roberto (2000). Las mejores poesías chinas. Buenos Aires: Errepar.

Eliade, Mircea (1994). Mefistófeles y el andrógino. Barcelona: Labor

Eliade, Mircea (1998). Lo sagrado y lo profano. Barcelona: Paidós.

Haraway, Donna (1990). Simians, Cyborgs and Women: The Reinvention of 

Nature, New York: Routledge, and London: Free Association Books.

Libis, Jean (2001). El mito del andrógino. Barcelona: Siruela.

Marcuse, Herbert (1981). Eros y civilización. Madrid: Ariel.

Platón (1998). Diálogos. Buenos Aires: Austral.

Rougemont, Denis de (1993). El amor y Occidente. Barcelona: Kairós.

Schopenhauer, Arthur (1998). Metafísica del amor. Metafísica de la muerte. 

Barcelona: Obelisco.



Resumen: Ensayo sobre el amor y lo sagrado, alrededor del mito del andrógino como 

expresión dEl trabajo de la artista venezolana Arca, que abarca la música electrónica, el 

performance y las artes visuales, explora el cuerpo como un campo de batalla donde se 

redefinen la identidad, el género y el deseo. Arca desafía las normas de género y propone 

una nueva visión de la belleza a través de su obra. Desde su álbum KiCk i, ha fusionado lo 

humano con lo tecnológico y abrazado una estética andrógina, tal como se ve en el videoclip 

de "Nonbinary", donde se presenta como una figura cíborg. Las colaboraciones con artistas 

visuales como Jesse Kanda, Lucrecia Martel y Frederik Heyman han sido cruciales para 

construir su universo estético. Su trabajo es una invitación a celebrar lo diferente, lo mutante 

y lo no binario. En una entrevista, Arca explicó que su arte no busca ser encasillado, sino que 

se nutre de la fluidez y la posibilidad. Su obra es un manifiesto de libertad que celebra la 

transformación continua y la belleza de la ambigüedad.

Palabras claves: Arca; Identidad; Género; Mutante; No binario.

1. Ponencia presentada en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 
Celebrado los días 17 al 19 de agosto del 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- Venezuela. Disponible en 

https://www.youtube.com/watch?v=11gBQSJMVs4

2. Productor audiovisual, fotógrafo y gestor cultural. Ha producido cortometrajes seleccionados en Festivales 
de Cine Internacionales. Organizador del Festival Internacional de Cine de Horror El Grito.

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.156-159 2244-8667               |156

Recibido: 30-06-2023
Aceptado: 17-08-2023  

2 Hassler Salgar
Productora audiovisual El Grito, Venezuela

salgarhassler@gmail.com

Arca-Prada-Rakata / arte: Frederik Heyman / fuente: https://beatsperminute.com

1ARCA: la alquimia del cuerpo mutante  



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.156-159 2244-8667               |157

Hassler Salgar / ARCA: La alquimia del cuerpo mutante

ARCA: The alchemy of the mutant body

Abstract: Venezuelan artist Arca's work, which encompasses electronic 

music, performance, and visual arts, explores the body as a battlefield where 

identity, gender, and desire are redefined. Arca challenges gender norms and 

proposes a new vision of beauty through her work. Since her album, KiCk i, she 

has fused the human with the technological and embraced an androgynous 

aesthetic, as seen in the video for "Nonbinary," where she presents herself as a 

cyborg figure. Collaborations with visual artists such as Jesse Kanda, Lucrecia 

Martel, and Frederik Heyman have been crucial in building her aesthetic 

universe. Her work is an invitation to celebrate the different, the mutant, and the 

non-binary. In an interview, Arca explained that her art does not seek to be 

pigeonholed, but rather thrives on fluidity and possibility. Her work is a 

manifesto of freedom that celebrates continuous transformation and the beauty 

of ambiguity. 

Keywords: Arca; Identity; Gender; Mutant; Non-binary.

En el universo de Arca, la artista venezolana Alejandra Ghersi, el cuerpo no es 

una forma fija, sino un campo de batalla simbólico donde se reescriben las 

nociones de género, identidad y deseo. Su obra, que transita entre la música 

electrónica, el performance y el arte visual, es una declaración radical de lo no 

binario, lo mutante y lo inasible.

Desde su álbum KiCk i, Arca ha explorado la fluidez de la identidad de 

género, desafiando las categorías tradicionales y abrazando una estética que 

fusiona lo humano con lo tecnológico. En el video de "Nonbinary", por ejemplo, 

se presenta como una figura cyborg, con extremidades biónicas y una 

presencia que desafía las normas de género .

Arca, Twins
Arte: Frederik Heyman
Fuente: frederikheyman.com



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.156-159 2244-8667               |158

Hassler Salgar / ARCA: La alquimia del cuerpo mutante

La colaboración con artistas visuales como Jesse Kanda ha sido 

fundamental en la construcción de su universo estético. En el video de "Xen", 

Kanda y Arca crean una figura andrógina y mutante que encarna la 

transformación constante del cuerpo y la identidad 

Arca también ha trabajado con otros artistas visuales como Lucrecia 

Martel y Frederik Heyman, incorporando elementos del cyberpunk, la robótica 

y el arte digital en sus videos musicales. Estas colaboraciones amplifican su 

mensaje de transgresión y celebran la belleza de lo diferente.

En su obra, Arca no solo desafía las normas de género, sino que 

también propone una nueva forma de entender la belleza y la identidad. Su arte 

es una invitación a abrazar lo raro, lo mutante y lo no binario como expresiones 

legítimas y poderosas de la experiencia humana.

Quiero ser vista como un ecosistema de estados propios menores, sin ser 

despojada de la dignidad de un ser entero. Se trata de unir todas las 

facetas del ser con el trabajo, sin tener que sentirse comprometida con 

ninguno; me da la sensación de posibilidad, no permitir categorización 

fácil, no quiero volverme pop o ser experimentalista total. Es ahí donde 

una forma no binaria de pensar se siente muy fértil y abre posibilidades en 

lugar de colapsar las cosas, permitiendo el cambio sin resistirlo. Arca en 

entrevista con Paper Magazine sobre su sencillo "Nonbinary", 2020)

(

Arca,
la cantante venezolana
Fotografía: Tim Walker

Fuente: www.vogue.mx



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.156-159 2244-8667               |159

Hassler Salgar / ARCA: La alquimia del cuerpo mutante

Arca no se limita a representar lo andrógino; lo encarna, lo vive y lo 

transforma en arte. Su obra es un testimonio de la capacidad del arte para 

cuestionar, subvertir y reimaginar las estructuras sociales y culturales que 

definen quiénes somos.

En un mundo que a menudo busca encasillar y limitar, Arca nos 

recuerda que la identidad es un proceso continuo de transformación y que la 

belleza puede encontrarse en la fluidez, la ambigüedad y la mutación.

Su arte es un manifiesto de libertad, una celebración de lo no binario y 

una invitación a imaginar nuevas formas de ser y de estar en el mundo.

Alejandra Ghersi, Arca,

en Vogue México.

Fotografía: Tim Walker

Fuente: www.vogue.mx



1. Performance presentado en el XIV Seminario Bordes: El andrógino, paraísos 
perdidos y anhelo de plenitud. Celebrado los días 17 al 19 de agosto del 2023 en la 
ciudad de San Cristóbal, Estado Táchira - Venezuela. El video está disponible en: 
www.youtube.com/watch?v=QCvuHFwT6EQ

2. Ingeniero Mecánico. Actriz y directora de teatro Bordes. Estudiante de la Maestría en 
Literatura Latinoamericana y del Caribe de la Universidad de Los Andes. 
https://orcid.org/0000-0002-8446-515X

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.160-164 2244-8667               |160

Recibido: 10-06-2023
Aceptado: 18-08-2023  

F
ot

og
ra

fía
: O

ria
na

 S
al

am
an

ca

PERFORMANCE

1Us (nosotros). El hilo rojo
Us (we). The red thread

2Alexandra Valencia
Fundación Cultural Bordes, San Cristóbal

teatrobordes@gmail.com

El XIV Seminario Bordes ha sido, una vez más, espacio para la reflexión 

y la creación artística. Us (Nosotros), es una propuesta escénica donde 

Michelle Rodríguez y mi persona, Alexandra Valencia, nos sumergimos 

en un viaje profundo por la identidad, la dualidad y la incesante 

búsqueda del ser.

Desde el Grupo de Investigación Bordes, el año 2023 estuvo 

dedicado al estudio del mito del Andrógino, esa figura ancestral que 

simboliza la unidad de los opuestos, la perfección en la fusión de lo



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.160-164 2244-8667               |161

Alexandra Valencia / Us (Nosotros): El hilo rojo

masculino y lo femenino, aquel ser circular de cuatro brazos y cuatro 

piernas que fue unido por los dioses, postula el amor como la búsqueda 

eterna de nuestra mitad perdida. "Us. El hilo rojo”, parte de esta premisa 

para explorar no solo el anhelo de reunificación, sino también la 

violencia, la tensión y la simbiosis inherentes a ese proceso.

La escena se abría con dos figuras enigmáticas, cuyos rostros 

estaban ocultos por máscaras sin facciones, las performers llevaban 

dos de éstas, cada una. Sus vestimentas, intencionadamente, 

evocaban las asignaciones de género socialmente establecidas para 

"hombre" y "mujer", estableciendo de inmediato un diálogo con las 

construcciones binarias de la sociedad. Ambas se encontraban unidas 

por una cuerda de lana roja, en alusión al mítico hilo de Ariadna que guía 

a través del laberinto, la cual se convirtió en el eje central de su 

interacción. Este hilo no solo simbolizaba la conexión, sino también la 

dependencia, el destino compartido y la intrínseca interconexión de las 

identidades.

A lo largo de la performance, las artistas ejecutaron una danza 

íntima y exploratoria, se descubrieron, se sintieron, se entrelazaron en 

movimientos que oscilaban entre la cercanía más tierna y el forcejeo 

más tortuoso. Lo que comenzó como una unión, paulatinamente se 

transformó en un nudo opresivo; el mismo hilo que las unía terminó por 

asfixiarlas, metaforizando cómo la búsqueda y la atadura a la "otredad"

F
ot

og
ra

fía
: O

ria
na

 S
al

am
an

ca



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.160-164 2244-8667               |162

Alexandra Valencia / Us (Nosotros): El hilo rojo

pueden ser tanto fuente de vida como de sofocación. En este proceso de 

enredo y desanudamiento, el amarre al "otro" se convierte, a su vez, en 

la conformación de la propia persona, de la propia identidad.

Las dos figuras, en un acto de liberación y revelación, se quitan 

las máscaras. La expectativa es encontrar un rostro, una identidad 

verdadera tras la capa arquetípica. Sin embargo, bajo la máscara no hay 

facciones. El rostro de las performers está cubierto por una malla color 

carne, un velo que sugiere una esencia común más allá del género, una 

humanidad primigenia donde las categorías se desdibujan. Este giro 

sugiere que, tras todas las capas de socialización y performance de 

género, no hay una "esencia" masculina o femenina final, sino un 

sustrato humano neutro y puro. La verdadera identidad no está en el 

rostro que mostramos, sino en el vínculo que tejemos.

Las performers se retiran, y lo que queda en el espacio es el 

testimonio silencioso de su encuentro, las dos máscaras, ahora 

entrelazadas y unidas por el mismo hilo rojo, suspendidas en el aire 

forman una lámpara, transformando el lugar en un dispositivo de 

instalación que nos lleva a reflexionar las ansias de encontrarnos a 

través de la búsqueda y relación con otro, lleno de tortuosos enredos 

que finalmente siempre nos dejarán en un descubrimiento más pleno de 

nosotros mismos.

F
ot

og
ra

fía
: O

ria
na

 S
al

am
an

ca



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.160-164 2244-8667               |163

Alexandra Valencia / Us (Nosotros): El hilo rojo

Us (Nosotros), bajo la dirección de Alexandra Valencia y la 

ejecución de Valencia y Michelle Rodríguez, trascendió la mera 

ilustración de un mito. Fue una excavación corpórea en las ansias 

humanas de conexión. Plantea que la búsqueda de la otredad es un 

camino laberíntico, a veces agonizante, pero siempre transformador, 

que no culmina en la búsqueda de una mitad externa, sino en el 

descubrimiento de que el verdadero encuentro—el que nos lleva a un 

estado más pleno—ocurre cuando nos despojamos de las máscaras 

que esconden, incluso de nosotros mismos, el rostro indefinido de lo que 

realmente somos. 

F
ot

og
ra

fía
: O

ria
na

 S
al

am
an

ca



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.160-164 2244-8667               |164

Alexandra Valencia / Us (Nosotros): El hilo rojo

F
ot

og
ra

fía
: O

ria
na

 S
al

am
an

ca



1. Performance estrenado el sábado 19 de agosto del 2023 presentada en el XIV 
Seminario Bordes: El andrógino, paraísos perdidos y anhelo de plenitud. 
Celebrado los días 17 al 19 de agosto del 2023 en la ciudad de San Cristóbal, Táchira- 
Venezuela. Disponible en: www.youtube.com/watch?v=Bkn8cyTeHMI&t=593s

2. Ingeniero en electrónica por la UNET. Licenciado en pedagogías alternativas por la 
UPTM de Mérida. Dramaturgo, director y actor de teatro. Director de La Pocilga 
escénica. Estudiante de la Maestría de Literatura Latinoamericana y del Caribe de la 
Universidad de los Andes - Táchira.

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.165-169 2244-8667               |165

Recibido: 15-07-2023
Aceptado: 19-08-2023  

Arca-Prada-Rakata / arte: Frederik Heyman / fuente: https://beatsperminute.com

PERFORMANCE

1Disforia. Performance
Dysphoria. Performance

2Omar Alí González
 La pocilga escénica / FundaJAU

gomarali@gmail.com

El Sábado 19 de agosto de 2023, durante el XIV Seminario Bordes “El 

Andrógino paraísos perdidos y anhelo de plenitud”. Se estrenó 

DISFORIA: Acción performática-teatral. Que trata los temas del 

travestismo, el ginandromorfismo y  el mito de las amazonas. La obra se 

inspira en los textos de Paul Preciado y Pedro Lemebel. Estuvo a cargo 

de La Pocilga Escénica / FUNDAJAU. Idea original de Osvaldo Barreto. 

En escena: Guillermo Martínez, Mandy (Armanda Karina Panta) y Omar 

González. Técnico de sala y audiovisuales: Raúl Andrés Casanova. 

Dirección: Omar González.

F
o
to

g
ra

fí
a
: 
Ig

o
r 

C
a
st

ill
o



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.165-169 2244-8667               |166

Omar Alí González / Disforia. Performance

Memoria:

Fue en el mes de julio cuando Osvaldo 

Barreto me propone que para esta edición del 

Seminario realizáramos un trabajo juntos. Días 

después me entrega tres hojas grapadas con los 
3dibujos de la propuesta “Disforia” . En ese encuentro 

me dice que, si me animaba a dirigir y hacer uno de 

los personajes, (yo pensaba que solo era ser 

accionista), que buscara a dos artistas escénicos 

más. Recuerdo que los dibujos eran muy claros y 

había descrito muy bien la música, las acciones, la 

escenografía, los textos e incluso los vestuarios y 

maquillaje, me explicó algunos detalles de lo que 

quería y cómo sería el intro y el final, incluso que él 

se encargaría del maquillaje del personaje 2, la Idea 

me convenció y dije que sí a todo lo propuesto.

Así que hice algunas llamadas y convoqué a 

Guillermo Martínez (actor de amplia trayectoria en la 

región) y Mandy (bailarina y actriz) como artistas 

escénicos y al técnico Raúl Andrés Casanova con 

quien he trabajado en muchas ocasiones. Una 

semana después se hizo la primera reunión, la cual 

se llevó a cabo en el Museo del Táchira, estábamos 

los cinco, allí se explicó cómo sería la acción 

performática al resto del equipo.

El personaje 3 -el Ginandromorfo- sería 

protagonizado por Guillermo, un personaje dual, con 

un vestuario muy puntual que marcaba dicha 

dualidad, mitad hombre y mitad mujer, la acción era 

leer a dos voces (una masculina y otra femenina) 

extractos de textos de Pedro Lemebel, que Osvaldo 

había seleccionado previamente. 

3. Término utilizado en psiquiatría y psicología para describir 
un estado de malestar emocional o psicológico que puede 
manifestarse como tristeza, ansiedad, irritabilidad, 
insatisfacción o descontento. con trastornos de identidad de 
género en los que la persona experimenta una profunda 
incomodidad o insatisfacción con su género asignado al nacer.G

u
ill

e
rm

o
 M

a
rt

ín
e
z 

e
n
 e

l p
e
rs

o
n
a
je

 d
e
l g

in
a
n

d
ro

m
o
rf

o
, 
S

a
n
 C

ri
st

ó
b
a
l, 

2
0
2
3
 /
 F

o
to

g
ra

fí
a
: 
Ig

o
r 

C
a
st

ill
o
.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.165-169 2244-8667               |167

Omar Alí González / Disforia. Performance

El personaje 2 -La Amazona- lo interpretó 

Mandy. Dicho personaje debía accionar el cuerpo; 

tejiendo el espacio, danzando y escribiendo, con 

una cuerda debía tejer el escenario y el público para 

luego colgar unas tiras de papel con palabras 

puntuales referidas a la androginia.

Por último el personaje 1 -El Travesti- lo 

interpretaría yo, iniciaba vestido con traje de 

etiqueta, para luego desvestirme y colocarme un 

vestido de mujer, maquillarme y hacerme un par de 

trenzas con los Dreadlocks, convertirme en una 

muñeca «Rara», durante la transición de un 

vestuario a otro caminaba a una computadora que 

estaría en el lateral derecho del foro (vista del actor) 

donde teclearía extractos del “Manifiesto 

contrasexual” de Paul B. Preciado (2002) los cuales 

saldrían proyectados en la pared del fondo de 

manera invertida, para luego volver al vestirme de 

hombre y así sucesivamente durante cuatro 

cambios, como un bucle. La reunión terminó dando 

pautas para la creación del personaje y se aportaron 

ideas para los vestuarios (que en encuentros 

posteriores se revisaron). M
a

n
d

y 
e

n
 e

l p
e

rs
o

n
a

je
 d

e
 la

 a
m

a
zo

n
a

, 
S

a
n

 C
ri
st

ó
b

a
l, 

2
0

2
3

 /
 F

o
to

g
ra

fí
a

: 
Ig

o
r 

C
a

st
ill

o



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.165-169 2244-8667               |168

Omar Alí González / Disforia. Performance

El performance inició con tres de los personajes sentados entre el 

público y la proyección del videoclip «Sencillamente» de la Bersuit 

Vergarabat. El público ingresó a la sala y al terminar el vídeo 

comenzaron las acciones de manera polifónica, al ritmo de un tecno 

instrumental de los 80, el espacio escénico se dividió en dos, el 

proscenio para el personaje de -el ginandromorfo-, y el Foro para -El 

Travesti-, mientras -la amazona- podía estar en los dos espacios 

escénicos, tejiendo y uniendo dichos lugares con sus cuerdas y 

rompiendo la cuarta pared e interactuando con el público, a quienes 

“conectó” literalmente con la obra. Así fue tejiendo el espacio de la 

acción. La pauta fue esperar a que mi personaje hiciera los cuatro 

cambios de vestuario para ir bajando el volumen de la música y finalizar.

Luego de la función, se realizó un foro, donde se discutió el origen 

de la idea, el proceso de creación de los personajes, los vestuarios y su 

relación con la temática del Seminario Bordes.

Fue una experiencia interesante, el grupo quedó satisfecho con 

el resultado y nos planteamos volver a ejecutar la acción en otro 

espacio. Otra idea fue construir una obra más teatral a partir de estos 

personajes, esperaremos a ver qué fluye en un futuro con DISFORÍA.

D
is

fo
ri
a
, 
2
0
2
3
 /
 F

o
to

g
ra

fí
a
: 
Ig

o
r 

C
a
st

ill
o



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.165-169 2244-8667               |169

Omar Alí González / Disforia. Performance

Ficha técnica:
Conceptualización: Osvaldo Barreto
Dirección: Omar Alí González 
Actúan: Guillermo Martínez (ginandromorfo)
Armanda Karina Panta (amazona)
Omar Alí González (travesti)
Técnico: Raúl Andrés Casanova
Duración: 25 minutos aprox.

D
is

fo
ri
a

, 
2

0
2

3
 /

 F
o

to
g

ra
fí

a
: 

Ig
o

r 
C

a
st

ill
o



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.170-172 2244-8667               |170

Isaac López. 
Mujer y guerrilla en Falcón
(1962-1972)
Mérida: Biblioteca Guaruguaja; 

Universidad de los Andes

2024

120 páginas

El libro titulado Mujer y guerrilla en Falcón 1962-1972 es la muestra de 

la dedicación, compromiso, capacidad de análisis y habilidades de 

investigación de Isaac López, historiador, promotor cultural y profesor titular de 

la cátedra de Paleografía y Prácticas de Archivos. Encargado de las materias 

optativas La Nueva Canción Latinoamérica y La lucha armada en América 

Latina y Venezuela de 1960-1970 de la Escuela de Historia de la Universidad 

de Los Andes, Mérida-Venezuela. Autor de varias obras, relacionadas a la 

historia local, entre ellas Rostros de Paraguaná (2000); La élite coriana en el 

proceso de independencia (2010); De memorias y nostalgias. Nuevas 

crónicas de Coro y Paraguaná, tomos I y II (2020).

En relación con la temática de lucha armada en Latinoamérica y 

Venezuela, Isaac López ha publicado varias obras como: Tormentos y 

pasiones revolucionarias. Notas sobre las izquierdas venezolanas; Guerrillas 

del estado Falcón 1962-1972. Trazos para una biografía colectiva de la 

subversión de izquierda venezolana y Mujer y guerrilla en Falcón 1962-1972, 

siendo este el texto a considerar en las próximas líneas. 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.170-172 2244-8667               |171

Libro escrito con toda la rigurosidad y meticulosidad con la finalidad de 

dirigirse a todo público, con un discurso accesible y fácil de entender. El autor 

propone definir el proceso histórico-político de la década de 1962-1972, 

período que marcó un antes y un después en la historia venezolana. El 

territorio nacional fue escenario de un proceso violento que nació de las ansias 

de un grupo de jóvenes con pensamientos idealistas de igualdad y justicia, con 

miras a la transformación de un país mejor en oportunidades, trayendo consigo 

el surgimiento de un conflicto armado, denominado Lucha Armada. También 

conocida con otras categorías por parte de especialistas como: guerra de 

guerrillas, guerra de baja intensidad, guerra irregular o guerra sucia de baja 

intensidad e insurrección de izquierda, que más adelante dará frutos a nuevos 

focos de violencia en varios estados de Venezuela, como es el caso del estado 

Falcón, lugar de confrontación donde participaron hombres y mujeres.  

Históricamente, se ha pensado que las insurgencias armadas es cosa 

de hombres. Al contrario, la mujer venezolana desempeñó un papel importante 

en la lucha armada, rompiendo con el imaginario social de la época, donde la 

mujer debía ser presta a los servicios como ama de casa y su obligación con el 

matrimonio. Por ello, el objetivo primordial del autor es dar voz a once mujeres 

que por múltiples motivaciones se involucraron en un movimiento altamente 

peligroso. El texto expone una coyuntura de crisis político-social, representada 

por el auge de los idealismos fomentados por los partidos de izquierda PCV y 

MIR. 

La obra está estructurada con un prólogo escrito por la investigadora y 

docente Belkis Rojas de la Universidad de Los Andes; asimismo, una 

introducción y once semblanzas de mujeres venezolanas comprometidas en 

ese proceso histórico de insurrección. Es una investigación de carácter 

histórico-documental bajo los postulados teóricos de la Nueva Historia Política, 

respaldada por la recopilación y revisión de un conjunto de fuentes 

documentales, testimoniales y otras fuentes bibliohemerográficas 

resguardadas en diferentes repositorios del país.

 Mujeres como Belkis Álvarez, Epifania Sánchez apodada La negra 

Aurora, Aura Díaz, Argelia Melet, Concepción Jiménez apodada Conchita, 

Trina Urbina, Guillermina Torrealba apodada Rita, Lydda Franco Farías, Edith 

Aular apodada Elena, Fanny Venegas y Raquel Reyes, fueron participes en la 

lucha armada de los años sesenta y setenta, motivadas por ideologías de 

transformación y cambio, involucradas en diversas labores de la vida 

guerrillera. Por tanto, el historiador Isaac López, desglosa los testimonios 

referentes a las vivencias de cada una de ellas como militantes del Partido

Estefanny Quintero Isaac López. Mujer y guerrilla en Falcón (1962-1972) / 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.170-172 2244-8667               |172

Estefanny Quintero Isaac López. Mujer y guerrilla en Falcón (1962-1972) / 

Comunista de Venezuela (PCV) y, su participación en el Frente Guerrillero 

José Leonardo Chirinos ubicado en el estado Falcón. 

En cada una de las semblanzas el autor describe la participación, 

convivencia y compromiso que estas mujeres tuvieron al ser parte del 

movimiento armado, un proceso altamente arriesgado no sólo para ellas, sino 

para sus familiares que de alguna u otra manera sufrieron las acciones 

represivas de los cuerpos de seguridad del momento. 

Del texto se desprende el protagonismo de la mujer en un espacio de la 

historia venezolana tan agitado como los años sesenta del siglo XX. La mujer 

venezolana involucrada con la lucha armada dejó ver su compromiso y 

desenvolvimiento en diversas funciones del ámbito guerrillero, encaminadas a 

la construcción de un mejor porvenir para el país. En consecuencia, a 

humillación, tortura, fusilamientos y desnudez fueron expuestas todas ellas. La 

historia de estas mujeres dejó ver la mentalidad arraigada de una sociedad 

machista y patriarcal, traumas que quedaron en la huella psíquica de alguna de 

estas mujeres.

Finalmente, se aprecia la originalidad en la investigación hecha por el 

autor, presentando un análisis sin tildes políticos, ni estigmas de ningún tipo 

sobre la insurgencia armada en el estado Falcón y la participación de la mujer 

en ella. El texto indudablemente aporta conocimiento sobre un aspecto poco 

analizado en la historia venezolana de los años sesenta y setenta. En 

definitiva, motiva a contribuir con una nueva línea de investigación que dé 

cuenta de la significancia del tema. 

Estefanny Alejandra Quintero González

                                                                                                        Licenciada en Historia



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.173-175 2244-8667               |173

Otto Rosales Cárdenas. 
Crónicas de sangre,
arte, dioses y sombras
Táchira: Cuadernos Bordes; 

Fundación Cultural Bordes

1era Edición, 2024

72 páginas

Escritos de un nómada que transita caminos de libertad.

La palabra “nómada” viene del griego “nómades”, que significa “el que 

deja los rebaños en los pastos”. Adaptada a partir de esta acepción y evocando 

al pueblo norafricano berebere de “númida”, se llama así a las comunidades 

que se trasladan de un lugar a otro en vez de establecerse permanentemente 

en un solo lugar. Sonora palabra que sirve muy bien para categorizar el trabajo 

intelectual de Otto Rosales, autor de estas crónicas de sangre, verdadera 

bitácora de un camino en donde habitan: el arte, los dioses y las sombras.

Y es que hay temas que solo un espíritu nómada puede abordar. 

Acostumbrado al silencio y a la contemplación, puede gritar al vacío eso que 

miró en ese camino donde fue adquiriendo pacientemente sus ritmos, sus 

sonidos, parte de su ser. Así, con lucidez y trance de posesión, añade a la 

memoria infinita, nuevas realidades, profundas y trascendentes, donde las 

palabras resuenan más allá de su sonido y significación. Sólo un nómada 

puede llegar a este estado de conciencia, comprender que existen unas 

narrativas hegemónicas hechas desde una única mirada centrada en la 

cosmovisión occidental.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.173-175 2244-8667               |174

Anderson Jaimes Otto Rosales. Crónicas de sangre / 

Así se ha hecho la historia y la ciencia, desde la visión sedentaria de un 

centro con pretensiones de universalidad. Desde allí se ha impuesto una 

mirada de su historia y su cultura como medida de todas las demás historias y 

culturas de los pueblos del planeta que, en consecuencia, son 

menospreciadas. Se han impuesto canónicas metodologías, viejas y 

reiteradas discusiones, dogmáticas definiciones. Resulta casi imposible 

entonces, entender las sensaciones que no están es estos parámetros y que 

se encuentran en otros espacios del mundo a donde solo llegan los nómadas.

Otto Rosales, en este trabajo Crónicas de sangre. Arte, dioses y 

sombras nos invita a ver no con los ojos de esta mirada sedentaria, sino con el 

sentido irreverente del nomadismo. Romper con una única visión del arte, 

dando cabida a esas subjetividades que van a hacer añicos el control del 

conocimiento. Desde lo propio y lo local del hacer regional, de la historia de 

vida, se deja a la vera del camino ese abordaje donde el hombre occidental (no 

la mujer ni los pueblos) crean una jerarquía que inferioriza a los demás. Se 

presenta entonces la posibilidad de una mirada desde el “Ecoseno”, donde es 

la vida en su totalidad el centro del arte.

En “Hombres, dioses y sombras”, Rosales desnuda la historia de un 

continente castigado por la fría intención de la explotación y el dominio. Un 

nuevo mundo en que se ha pretendido poner cadenas a las alas arrebatadas 

que lo hacen volar en poesía. Un sonido que parece incoherente, de voces que 

se ahogan ante la imposibilidad de un encuentro pleno. Guerra de 

individualidades, soledades tal vez, de golpes de fuego que desarticulan la 

plenitud existencial en un tiempo en donde reina la noche. Pero en las sombras 

brillan con fuerza, la chispa de los sueños.

“Barro Barroco, Aleijandinho, reflexiones a fin de milenio”, es la crónica 

de la respuesta telúrica ante esta conquista desigual. Mirándonos como barro 

vemos la infinidad de caminos, encrucijadas y signos que la naturaleza y el 

asombro pueden transitar en la construcción de nuevas realidades. Es allí 

donde aparece el barroco, una fantasía original que intenta llenar las 

deficiencias de la incomprensión, encarnado en el artista leproso de Ouro 

Petro, que ya sin manos, construye la imagen de un ulular de voces que van a 

darle perfil a un pueblo.

El viajero busca atesorar en su memoria hecha morral, los momentos 

vividos en instantes detenidos. Tal es la función de la fotografía, lenguaje para 

la crónica y la historia, para la comprensión y la ensoñación. Desde los bordes 

vivos de un Táchira vital, tres voces y miradas hablan en esta lengua de luces y 

metáforas. “Voces al filo de la memoria: tres miradas desde la frontera”, es el 

catálogo vital de audaces fotógrafos con sus modos particulares de actuar y 

reflexionar sobre la experiencia del instante.



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.173-175 2244-8667               |175

 Gregorio Aparicio, el etnógrafo salvaje, juega con los fragmentos de la 

realidad para comprender el papel de la desmemoria. Eugenio Miranda, el 

geógrafo de lo interior, se apertrecha en la fastuosidad corporal para descubrir 

las inseguridades del otro. Ramón Hernández, el aventurero de asombros, 

comparte los instantes melodiosos y melancólicos de lo que parece el susurro 

de un blues.

“Catedrales transparentes de Luis Chacón: abstraccionismo y ruptura 

en el arte tachirense”, escrito compuesto en el marco de la celebración del 

Museo de Artes Visuales y del Espacio del Estado Táchira, nos ubica en un 

momento de ruptura en el camino nacional. Ese, donde Venezuela deja de ser 

una modesta provincia agraria para empezar a caminar hacia la modernidad. 

Un rompimiento de “disidentes” que buscan hacer las cosas de otras maneras: 

Otero que trasgrede las formas, Manaure que pone a bailar el color, Otero que 

hace vibrar el espacio, Reverón que atrapa la luz en una pincelada de barro y 

mierda. Y por supuesto Chacón, con su abstraccionismo lírico de espacio, 

movimiento y silencio, en obras-artificios, en un grabado laborioso y en 

estructuras que comunican sueños retraídos.

Ante esta inmensa ruptura social y antropológica de la tradición, el arte 

se convierte entonces en rastro y memoria, en nostalgia modernista. En un 

hecho vital, en un proyecto de vida dentro un mundo cada vez más volátil, 

efímero, líquido. Memoria estética que construye existencias y le da vuelta a 

los tiempos, en el mirar de Octavio Paz. Que produce desde dentro el olvido 

necesario para ilusionarnos con el progreso, según el decir pausado de 

Briceño Guerrero. Que es una versión de la pesadilla de la riqueza, según el 

lírico pesimismo de Uslar Pietri. Y que no es más que el cobertor de infamias de 

todas las falsedades, en la desnuda letra de Víctor Bravo. En “Arte tradición y 

ruptura: crónicas de cuerpos en tránsito en la Venezuela actual”, Otto, el 

nómada, se hace eco de un grito cósmico por la vida mientras se sacude de los 

yugos de la falsa libertad, mientras nos muestra múltiples caminos de reflexión.

Tal es la energía de estas Crónicas de sangre: arte, dioses y sombras, saberes 

y vivencias que nos invita a ver no sólo con los ojos sino con todos los sentidos, 

desmontando el privilegio de estéticas y epistemologías, de formas y leyes que 

buscan el control del arte, de las figuras de los dioses, de los colores de las 

sombras. Ya no hay una única y ortodoxa visión, sino muchas opciones dentro 

de muchas más posibles. Se rompe así, por fin, con el canon de los 

conocimientos y subjetividades hegemónicas.

Anderson Jaimes R.

andersonjaimes@gmail.com 

San Juan de Colón, febrero 2024 

Anderson Jaimes Otto Rosales. Crónicas de sangre / 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.176-180 2244-8667               |176

Rodrigo Blanco Calderón. 
The Night
Alfaguara

1era Edición, 2016

272 páginas

The Night es un tema musical, una exhaustiva investigación, unas cuantas 

biografías, la historia de una generación muy activa en los 60, un cuadro epocal 

de país que va desde mediados del s. XX hasta inicios del s. XXI, una ficción de 

sórdidos matices, una novela intrincada, una manera de decir que la cosa anda 

mal… pero… ¿Dónde anda mal la cosa? Pues, en Venezuela, el país que 

durante las últimas décadas viene ostentando la crisis más aguda del 

continente y que, paradójicamente, es uno de los más ricos del mundo.

La novela en cuestión se publicó en 2016, así que esta “reseña” está 

llegando tarde, pero como lector también he llegado tarde, lo cual importa 

poco, lo que realmente importa fue que llegué a ella, a fin de cuentas, creo que 

las obras deberían gozar de reseñas atemporales para saber cómo las trata el 

tiempo.

Para ser la primera novela de un escritor, The Night me resultó bastante 

ambiciosa, pero a mi modesto entender, diría que logró sus objetivos. Esto lo



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.176-180 2244-8667               |177

Osvaldo Barreto Rodrigo Blanco Calderón. The Night / 

 digo como simple lector, más allá de que haya obtenido el premio Mario Vargas 

Llosa y eso la haya catapultado comercialmente haciendo que la crítica 

especializada pusiera sus ojos en ella, porque sobra decir que los premios 

literarios consagran y legitiman ipso facto.

En principio quisiera contar cómo llegó la novela a mis manos, porque 

siempre he pensado que los libros tienen formas misteriosas de llegar a sus 

lectores. Estando en clase de Literatura Venezolana en la Maestría de 

Literatura Latinoamericana y del Caribe de la ULA-Táchira, la profesora 

Vanessa Castro sorteó unas novelas del siglo XXI para que fueran expuestas. 

A mi grupo le correspondió Noche oscura del alma de Carmen Vincenti (2005) y 

a otro grupo le tocó The Night de Rodrigo Blanco Calderón (2016). Al final de la 

clase, la profesora hizo comentarios generales de las novelas seleccionadas 

exponiendo las razones de dicho corpus y cuando se refirió a The Night 

mencionó que había un personaje llamado igual que yo. Entonces me entró 

una sospecha, una curiosidad, un presentimiento. Llegué a casa con ansias de 

leerla y eso fue exactamente lo que hice para poder despejar la incertidumbre 

(de esto hablaré más adelante).

The Night está estructurada en tres grandes partes que suman una 

treintena de capítulos, aunque hay una pequeñísima cuarta parte, de solo unas 

pocas hojas, donde figuran un concepto, el epílogo y los agradecimientos, 

estos últimos me parecieron muy esclarecedores, lo cual es raro, pues suelen 

ser de poca importancia para el lector, sin embargo, en este caso, narran cómo 

el escritor, al realizar sendas entrevistas a personajes que luego ficcionalizó, 

pudo hacerse de unos detalles y una perspectiva que le dieron a la historia una 

veracidad impresionante.

Pero… ¿de qué va esta novela?

A mi juicio no es apta para todo público, y por los temas tratados y la 

forma en que fueron desarrollados diría que es para un público intelectual con 

intereses histórico-político-literarios. Pero para responder mejor diré que va de 

psiquiatras que infunden respeto y cordura, pero luego infunden temor y 

desequilibrio. Va de escritores raros, trastornados, con vicios, desordenados, 

maniáticos, obsesivos y muy bohemios. Va de una ciudad llamada Caracas 

que se nos muestra como un monstruo y como tal engendra monstruos y estos 

a su vez engendran víctimas, todo producto de su violencia, de su vertiginoso 

ritmo, de su decadencia y de su creciente caoticidad. Va de mujeres 

asesinadas de las que poco se habla (salvo que el caso involucre 

personalidades públicas), feminicidios que a la ciudad avergüenzan, que a sus 

habitantes acechan y que suelen ser depositados bajo la alfombra de la



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.176-180 2244-8667               |178

Osvaldo Barreto Rodrigo Blanco Calderón. The Night / 

indiferencia y el olvido. Va de crítica al gobierno revolucionario chavista. Va de 

una izquierda venezolana que constituyó una intelectualidad importante para 

la nación (una deuda pendiente en la historia literaria del país) la cual fue 

conformada por gente de acción que tomaba las armas, conspiraba y actuaba 

en correspondencia con sus ideales llevando vidas bohemias. Va de músicos 

atormentados, estrellas de rock que invocan la muerte y seducen con sus 

líricas. Va de las familias que migran del interior a la capital buscando mejorar 

sus condiciones de vida. También va de concursos literarios, talleres de 

escritura y de la literatura como pulsión de vida que puede enloquecer, 

iluminar, apabullar, perder o encaminar a las almas que sienten el llamado de 

esa musa universal. 

Como verán es una novela con muchas bifurcaciones, en principio 

cosas disímiles que uno pensaría imposibles de concatenar, y es justamente 

por eso que dije al inicio que el escritor logró su cometido, porque hilvanó o 

entramó de manera increíble, una gran cantidad de historias y personajes que 

difícilmente entenderíamos o percibiríamos como un conjunto.

La primera y tercera parte de la novela giran en torno a la relación no 

muy equilibrada del psiquiatra Miguel Ardiles y su paciente Matías Rye quien 

es un tallerista literario y un escritor atormentado con problemas de drogas. Lo 

raro es que el psiquiatra se salta la distancia médico-paciente y termina 

involucrándose, pues se inscribe en el taller literario de Matías y terminan 

siendo amigos. En ese mismo taller confluyen otros dos personajes 

fundamentales que son Pedro Álamo y Margarita Lambert, a mi juicio son estos 

cuatro los protagonistas que recorren toda la historia, pero… hay un quinto 

protagonista, y la segunda parte del libro trata sobre él y sus amigos, además 

hay que señalar que es un personaje histórico (como casi todos en esta 

novela), se trata de Darío Lancini, un poeta y escritor fuera de serie que se 

dedicó a realizar palíndromos, anagramas, textos bifrontes y todo tipo de 

rarezas literarias o juegos del lenguaje. Cabe señalar que el autor ha realizado 

una exhaustiva investigación sobre la vida de Lancini y sus amigos, a algunos 

de los cuales ha cambiado el nombre para no exponerlos de manera tan 

directa. Lancini y sus amigos, constituyen una generación que fue muy 

importante para el país, eran gente de izquierda, ligados al comunismo 

internacional, quienes lucharon contra el régimen de Marcos Pérez Jiménez, 

luego contra Rómulo Betancourt y Raúl Leoni. Fueron perseguidos, muchos de 

ellos encarcelados y torturados, casi todos vivieron en el exilio, otros ocuparon 

puestos diplomáticos en distintos países, entre ellos hay muchos escritores y 

poetas. Todos con una fuerte formación intelectual. 



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.176-180 2244-8667               |179

Osvaldo Barreto Rodrigo Blanco Calderón. The Night / 

A mi juicio, Rodrigo Blanco Calderón hace un sentido homenaje a esta 

generación de venezolanos que tuvieron injerencia en el desarrollo de una 

época de luchas en toda Latinoamérica y el Caribe e incluso en otros países 

fuera del continente. Fue una generación de mujeres y hombres muy críticos, 

que cultivaron una postura contestataria ante el poder y la opresión de 

gobiernos neoliberales o dictatoriales. Plantaron cara a la hegemonía 

imperialista y por ello fueron tachados, pues la izquierda fue satanizada, a 

muchos los mataron y desaparecieron, pero pese a ello sentaron un valioso 

precedente libertario.

Es pertinente comentar que esta izquierda no se suscribió a la 

revolución chavista (lo cual se evidencia en la novela). Si bien algunas de sus 

personalidades sí se plegaron al proyecto bolivariano de Chávez, la mayoría 

mantuvo su postura crítica y se dedicaron a ir en contra de dicho proyecto. Pero 

pese a estos comentarios no debemos pensar que se trata de una novela 

política, lo político está muy presente, a mi juicio en un tono moderado, pero no 

es el plato principal. Aunque por lo que hemos visto, cabe preguntarse cuál es 

el plato principal y seguramente concluiríamos que no hay uno, sino que son 

muchos. En tal sentido es una obra robusta, total, sentida, de un narrador que 

conoce la tradición literaria venezolana. Hablamos de una historia que se va 

ramificando, una raíz que se entierra en lo profundo buscando los nutrientes de 

un país y de una época en la que se soñó y luchó por una Venezuela 

esplendorosa.

En este punto quiero retomar la sospecha o el presentimiento del que 

les hablé al principio y que fue el motivo que me impulsó a leer la novela. 

Cuando comencé la lectura de la segunda parte apareció mi tocayo, un 

personaje llamado Oswaldo Barreto, la diferencia es que ese Oswaldo se 

escribe con “w” y el mío se escribe con “v”, este personaje resultó ser mi tío 

Oswaldo. No se imaginan el gusto que me dio reencontrarme con él en estas 

páginas. Es muy rara la sensación de conseguirse con un familiar en una 

novela, convertido en un personaje de “ficción”. 

A partir de ese encuentro la novela dejó de ser una realidad “otra” para 

ser mi propia realidad, pasó a ser algo familiar, algo íntimo. Debo elogiar la 

capacidad de Rodrigo Blanco Calderón para contar las historias de mi tío con 

ese nivel de precisión. Es por ello que antes he hablado de un exhaustivo 

trabajo de investigación que deviene en una capacidad de ficcionalizar que 

percibí meticulosa. Mientras leía me preguntaba cómo era posible que supiera 

tantos detalles. Al final, en los agradecimientos, habla de una extensa plática 

que sostuvo previamente con mi tío, entonces entendí. Y es que esas historias



Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.176-180 2244-8667               |180

Osvaldo Barreto Rodrigo Blanco Calderón. The Night / 

se ventilaban en la familia, entre los primos, pero no con tanta elocuencia, así 

que disfruté como si el propio tío Oswaldo me las hubiese narrado, porque él 

siempre fue un extraordinario cuentista, no de los que se sientan a escribir para 

publicar (aunque tuvo su columna en prensa), sino de los que echan cuentos 

adscritos a esa oralidad que a fin de cuentas es tan latinoamericana. 

Ahora podría pensarse que me gustó la novela porque mi tío Oswaldo 

figura en ella y eso no puedo negarlo, pero obviando tan significativo detalle, 

debo decir que me gustó, además, porque logra un tejido compacto y 

armonioso entre historias que parecen equidistantes. No digo que sea una 

novela fácil, por el contrario, me parece muy compleja y muy exigente para el 

lector, yo suelo preferirlas más diáfanas. Pero he pensado en cómo hizo 

Rodrigo Blanco Calderón para unir semejante rompecabezas y lo he 

imaginado como un detective obsesionado con un caso. Lo imaginé forrando la 

sala de su casa con un montón de documentos, recortes de prensa, fotografías 

y papelitos con notas escritas a mano, pegados en las paredes del piso al 

techo, cruzados con hilos de colores, el escenario típico de una serie noir que 

lleva por banda sonora el depresivo rock indie de Morphine, y es que el espíritu 

de Mark Sandman (el frontman de Morphine) también recorre la novela como 

otro protagonista.

En resumen, es una buena lectura, que te lleva de paseo por una 

Caracas siniestra, de la mano de personajes atormentados que son productos 

innegables de la Venezuela en crisis, donde los colores locales y globales se 

mezclan y el conflicto de lo que somos se percibe irresoluble. Tal 

planteamiento, a mi parecer, es motivo suficiente para adentrarse y perderse 

en ese atronador laberinto titulado The Night.

Osvaldo Barreto
oscuraldo@gmail.com

San Cristóbal, 2024



BORDES, Revista de Estudios Culturales es una publicación electrónica 

destinada a publicar resultados desarrollados desde el grupo de investigación en artes, 

estudios culturales y de la comunicación BORDES, el Museo Antropológico del Táchira, la 

Fundación Jóvenes Artistas  Urbanos JAU, Maestría en Literatura Latinoamericana y del 

Caribe de la Universidad de Los Andes, Núcleo Universitario del Táchira, abierta a la 

recepción de aportes desde otras instituciones, grupos e individuos con líneas de trabajo 

afines.

Incluye artículos de investigación con descripción metodológica y también otros 

formatos como ensayo, crítica, reseña, crónica, entrevista, experiencias pedagógicas en 

arte, poesía, trabajos de arte visual, sonoro y audiovisual. De acuerdo con el espíritu 

transdisciplinar que nos guía, se promueven aportes desde diversas disciplinas y 

quehaceres, dentro de los ejes principales: I) Arte/Estética, II) Estudios Culturales, III) 

Comunicación. 

La revista cuenta con un número semestral (enero-junio/julio- diciembre). Cada 

número o edición tendrá un tema central que puede ser abordado desde la Estética, el 

Psicoanálisis, Antropología, Sociología, Psicología, Filosofía, Semiótica, Pedagogía, 

Literatura, Historia o desde la misma práctica de la investigación artística. 

A fin de garantizar la calidad de sus publicaciones, BORDES somete todas las 

contribuciones a las siguientes normativas:

1. Las contribuciones recibidas deberán ser originales e inéditas sin estar bajo 

postulación en otra revista al momento del envío y serán remitidas a un comité 

editorial evaluador.

2. La evaluación de cada material recibido será realizada por un miembro permanente 

del consejo editorial según su campo de competencia y un árbitro ciego externo, 

seleccionado por el consejo de acuerdo con la temática del trabajo en consideración. 

Este proceso puede tomar entre 1 y dos meses a partir de recibido el artículo.

3. Atendiendo a los códigos de ética y la protección intelectual de los productos de 

investigación, los trabajos serán sometidos a revisión de plagio en softwares 

disponibles online.

4. Se tomará cuenta la coherencia argumentativa y sustentación teórica en todos los 

casos, así como su originalidad y aporte en el campo del arte, los estudios culturales 

y de la comunicación.

5. En el caso de contribuciones escritas dentro del género periodístico de opinión 

(crítica, artículo, etc.) se rechazarán todas aquellas que apunten a la descalificación 

y/o desprestigio de cualquier individuo o institución. Todo juicio de valor (emitido a 

libertad y responsabilidad personal del autor) deberá estar correctamente 

argumentado y expresado sin ofensas.

Instructivo para colaboradores

Normas de la Revista de Estudios Culturales Bordes

Rules of the Journal of Cultural Studies Bordes

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.181-185 2244-8667               |181



Instructivo para colaboradores

6. Los autores enviarán sus contribuciones a través del correo electrónico 

revista@bordes.com.ve (como documento adjunto). En el asunto del mensaje escribir 

PARA PUBLICAR y en el cuerpo del correo especificar nombre completo, pseudónimo 

(optativo) y datos de contacto (correo, número telefónico, dirección postal, redes 

sociales).

7.   El trabajo como tal va en archivo adjunto. Imágenes en jpg, videos con enlace a vimeo. 

Todos los textos (incluyendo descripciones conceptuales y formales de trabajos 

artísticos enviados en otro tipo de formato), deben ser enviados en formato Word, 

escrito en fuente Arial 12 puntos a espacio doble. Todas las páginas deben ser 

enumeradas en el ángulo inferior empezando por el folio del título.

8.  En el caso de las reseñas, serán escritas a espacio doble, fuente Arial 12 puntos y 

deberá enviarse, en un archivo adjunto, una imagen jpg que represente el hecho 

artístico, evento o texto (portada del libro) a reseñar.

9.    La extensión del artículo debe estar entre las 4 y 12 páginas.

10. El título del artículo no debe incluir abreviaturas y debe tener un máximo de 10 

palabras. Se sugiere incluir secciones tituladas o subtítulos.

11. Los autores de artículos deben identificarse en el cuerpo del mismo con su nombre y 

apellido, categoría profesional, filiación institucional, principales líneas de 

investigación y dirección de correo electrónico.

12. Cada artículo deberá estar precedido por un resumen con una extensión máxima de 

200 palabras, en el idioma original del trabajo y en inglés. El mismo debe detallar el 

problema abordado, tema de estudio, objetivo de la investigación, métodos 

empleados, resultados y conclusiones más resaltantes.

13. Las palabras claves propuestas serán de 3 a 6 y deben ser representativas, 

explicativas, escritas en el idioma original e inglés.

14. Dentro de la estructura del texto se situarán las notas a pie de página, sólo para 

contener texto adicional. Nunca para escribir referencias bibliográficas. Los 

agradecimientos deben ser expresados sólo a personas e instituciones que hicieron 

aportaciones relevantes en la investigación. El apoyo financiero, si lo hubo, debe estar 

escrito en este apartado.

15. Se emplearán apartados y sub apartados de acuerdo a la estructura del texto. Los 

títulos de los apartados se enumeran por una cifra seguida del punto 1., 2. Y los sub 

apartados o sub títulos de la siguiente manera 1.1. 1.2.

16. Las abreviaturas y acrónimos se deben explicar sólo la primera vez que se utilicen.

17. Citas dentro del artículo

17.1 Citas y referencias: Las citas textuales menores de cinco líneas, pueden 

incorporarse directamente al texto, entrecomilladas o en cursivas. Las citas 

textuales mayores de cinco líneas, deben ir en párrafo aparte, con sangría en el 

margen derecho (1,5 cm) e izquierdo (1 cm) sin entrecomillar ni en cursiva y a un 

espacio interlineal. Cuando se han copiado las ideas del autor, inmediatamente, 

después de la correspondiente cita, se incorpora entre paréntesis el apellido del 

autor de la obra, el año de publicación y el número de la página de

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.181-185 2244-8667               |182



Instructivo para colaboradores

donde ha sido tomada la cita. Si al citar se salta alguna parte del texto original (líneas, 

párrafos, páginas) se debe indicar colocando en la cita, justo en el sitio que 

corresponde al salto, puntos suspensivos entre paréntesis. Si la cita inicia después de 

un signo de puntuación que no sea un punto, se debe hacer notar mediante puntos 

suspensivos. Lo mismo ocurre en el caso de que finalice en signos que no sean punto. 

Al citar listados, se debe respetar la forma de presentación que el autor haya hecho, 

bien sean numerales, ordinales, literales o signos especiales. Al realizar referencias a 

ideas, conceptualizaciones o categorizaciones de otros autores, sin copiar 

textualmente; la respectiva referencia se indica mediante la incorporación en el texto, 

inmediatamente después de mencionar al autor y entre paréntesis, el año de 

publicación de la obra; la cual también deberá ser mencionada en la bibliografía. En 

caso de que el autor no sea mencionado directamente en el texto, se incorpora, 

anteponiéndole al año, el apellido del autor. Cuando por necesidad expositiva se 

deben aclarar ideas, conceptos o explicar mediante un comentario adicional, que no 

se desea incorporar directamente en el texto, se elaboran las "notas". En el punto 

correspondiente se inserta el símbolo del llamado respectivo, que será un número -en 

forma cursiva-, formato superíndice, en negrita y entre paréntesis. Las notas se 

hallarán a pie de página. 

17.2 Las referencias bibliográficas deben redactarse de la siguiente manera: 

Tomando en cuenta la importancia que tiene la identificación de los documentos 

consultados y citados en la redacción de trabajos escritos, se debe cumplir con el 

siguiente formato, según sea el caso: 

Libros: Autor (año). Título de la obra: subtítulo. Ciudad de edición. Editorial. Número 

de páginas. Se puede agregar, si se considera necesario: número de edición, número 

de revisión, número de colección, Nº de tomo, dirección electrónica del autor o de la 

editorial. Ejemplo: Arcila, Carlos (coord.) (2008)Comunicación digital y 

Ciberperiodismo: Nuevas prácticas de la comunicación en los entornos virtuales. 

Caracas. Universidad Católica Andrés Bello. 345 p.  

Artículo en libro (recopilación): Autor (año). Título de capítulo, sección, artículo. 

Título de la obra (Editor, compilador, director de la obra). Ciudad de edición. Editorial. 

Página de inicio y página de finalización del capítulo, sección, artículo. Se puede 

agregar, si se considera necesario: número de edición, número de revisión, número 

de colección, Nº de tomo, dirección electrónica del autor o de la editorial. Ejemplo: 

Ferrer, Argelia (2006). La divulgación universitaria de la ciencia: entre el deber y el 

aplauso. En WAA Universidad, comunicación y ciencia: contrastes. Universidad 

Autónoma de Baja California y Miguel Ángel Porrúa, Editores. México, pp.147-160. 

Leyes, reglamentos, códigos: País, Organismo Oficial (año). Título de la ley, 

reglamento, código. Ciudad de Edición. Editorial. Número de páginas. Ejemplo: 

Venezuela, Asamblea Nacional (2005). Ley de responsabilidad social en radio y 

televisión. Caracas. Editora de Textos Legales. 63 p. 

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.181-185 2244-8667               |183



Instructivo para colaboradores

Revistas: Ente editor o responsable. País (año). Nombre de la publicación. Ciudad, 

época lapso. Volumen, año, número. Número de páginas. Dirección electrónica del 

ente editor o responsable. Ejemplo: Universidad de Los Andes. Venezuela (2000-

2001). Aldea Mundo. San Cristóbal, noviembre- abril. Nº 10. 92 p. 

(http://www.saber.ula.ve/aldeamundo/). 

Artículos de revistas: Autor (año). Titulo de artículo. Nombre de la publicación. Ente 

editor o responsable. Ciudad, época, lapso. Volumen, año, número. Página de inicio y 

página de finalización del artículo. Dirección electrónica del ente editor o 

responsable. Ejemplo: Cortés, Reinaldo (2000- 2001). Paramilitares. Violencia y 

Política en Colombia. Aldea Mundo. Talleres Gráficos Universitarios ULA. Mérida. 

Año 5. Nº 10. Pág. 25-32. (http://www.saber.ula.ve/cefi/aldeamundo/). 

Artículo, información de periódicos: Autor (año).Titulo de la información. Nombre 

de la publicación. Ciudad, fecha, número. Página (sección). Dirección electrónica de 

la publicación. Ejemplo: Espinoza, María D (2005). Seré imparcial pero nunca 

indiferente a los problemas. El Universal. Caracas, 06 de noviembre. [Nº 34.603]. 

Pág. 1-8 (Política). (http://www.eluniversal.com/). 

Artículo, información de Internet: Autor (Año). Título del artículo/información. 

Dirección electrónica. (Fecha de consulta). Ejemplo: Watkings, K y Marsick V (1993). 

Sculpting the Leaming Organization. En    

http://www.gestiondelconocimiento.com/documentos2/GCasp.PDF. (10-08-2005). 

Entrevistas: Autor (año). Título (formato). Fecha (duración). Dirección electrónica 

del autor o compañía productora. Ejemplo: Valecillos, Carmen (2005). Entrevista 

personal con Dinora Márquez. (Audio). 24-11-2005. (00:56:34). 

Música: Autor (año). Título de la producción o álbum. Ciudad. Compañía productora. 

Número de pista (Duración). (Formato). Fecha (duración).Díaz, Simón (1980). 

Caballo viejo. Caracas. Palacio. Track 01: "Caballo viejo" (00:04:16). 

Películas: Autor (Director/Productor) (Año). Título de la obra. Ciudad. Compañía 

productora. (Formato). (Duración). (Dirección electrónica del autor o compañía 

productora).Ejemplo: Chalbaud, Román (Director) (1977). El pez que fuma. Caracas. 

Gente de Cine C. A. (35 mm - Color Eastmancolor). (01:55:00). 

Videos: Autor (Año). Título de la obra (Tipo). Ciudad. Compañía productora (Formato 

y Duración) (Dirección electrónica del autor o compañía productora). Ejemplo: Díaz, 

Simón (1980). Caballo viejo. (Video clips). Caracas. Palacio. (VHS, 00:04:16). 

(http://www.simondiaz.com/).

...................................................................... 

Normas para Secciones Especiales

La Revista de Estudios Culturales BORDES comprende 8 secciones especiales. 

Cada número contendrá al menos dos (2), además de la sección principal de artículos de 

investigación formal (mínimo 4 artículos).

1. Artículos: Trabajos de investigación con descripción metodológica, avances o 

presentación de resultados.

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.181-185 2244-8667               |184



Instructivo para colaboradores

2. Ensayos: Se trata de textos reflexivos o de investigación documental, desarrollados 

en un estilo personal, libre. Deberán ser de interés para el Editor, por su calidad y/o 

pertinencia, así como abordar el tema planteado para el número en cuestión.

3. Experiencias: Entendemos por experiencias los relatos sobre talleres, vivencias 

artísticas o de investigación, trabajos de campo, etc., elaborados en estilo narrativo 

testimonial. 

4. Crónicas: Entendemos la crónica como lo señala Carlos Monsiváis: “reconstrucción 

literaria de sucesos o figuras, género donde el empeño formal domina sobre la 

urgencias informativas”. 

5. Entrevistas: Aceptamos la inclusión de diálogos con personajes del mundo artístico, 

académico y cultural en general (lo cual comprende el reconocimiento de figuras 

denominadas en otros contextos como cultores populares y representantes de 

pueblos y/o etnias minoritarias).

6. Reseñas: En el caso de las reseñas, se aceptarán un mínimo de una (1) y máximo de 

tres (3) cuartillas escritas a espacio doble, fuente Arial 12 puntos. Deberá enviarse 

adicional al documento en Word, en archivo adjunto, una imagen jpg en óptima 

resolución que represente el hecho artístico, película, exposición, evento o texto 

(portada del libro) a reseñar.

7. Literatura: De acuerdo con el espíritu heterodoxo y transdisciplinario de la revista, 

agradecemos el aporte de textos literarios en cualquier género (poesía o narrativa), 

cuya extensión mínima sea de una (1) cuartilla y máxima diez (10), escritas a espacio 

doble, en fuente Arial 12 puntos. Se dará preferencia a textos escritos por autores 

locales y cuya temática y/o estilo se puedan asociar a la temática del número. La 

selección estará a cargo del Editor.

8. Galería: Incluimos en esta sección muestras de arte visual. Fotografía, plástica, 

dibujos, preferiblemente de autores regionales o nacionales y cuya temática y/o 

estilo se puedan asociar a la temática del número. La selección estará a cargo del 

Editor. Para lo cual se requerirán fotos con buena resolución.

Bordes. Revista de estudios culturales, , ISSN:n.º 29 (enero-junio 2025), pp.181-185 2244-8667               |185



Maestría
en Literatura
Latinoamericana
y del Caribe

Fundación Cultural 


